T LA

E-ISSN: 2807-1301 . N t
Vol. 21, No. 2, Juli — Desember 2025 bads usantctara

DOI: 10.24014/nusantara.v20i1.38563 Jurnal for Southeast Asian Islamic Studies

PENDIDIKAN AFEKTIF DALAM ADAT MELAYU RIAU:
Struktur, Nilai, dan Pembentukan Identitas

Fatimah Depi Susanty®™
! Fakultas Tarbiyah dan Keguruan Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau, Indonesia;

* depifatimah@gmail.com of the cotresponding author

Abstract This study examines affective education within the Rian Malay adat by exploring its structural
components, core values, and role in shaping individual and collective identity. Using a qualitative—
interpretive approach—combining literature review, observation, and limited interviews—rthe
findings reveal that Malay adat embeds emotional learning within social practices throngh
mechanisms similar to community-based social emotional learning. Core values such as budi (moral
reasoning fused with emotion), malu (ethical modesty), tabu diri (self-awareness), marwab (honor),
and respect for elders are transmitted through rituals, cultural symbols, familial relationships, and
performative arts such as pantun and zapin. The study also finds that this affective framework is
dynamic: it persists through processes of survivance that allow creative negotiation of meaning amidst
social and technological change. Consequently, Rian Malay adat functions as a living affective
curriculum that remains relevant for strengthening emotional sensitivity, relational ethics, and
cultural identity in contemporary society.

Keywords Affective education; Rian Malay adat; budi, Marwab; cultural identity

Abstrak Penelitian ini menganalisis pendidikan afektif dalam adat Melayn Riau dengan menelaah
struktur, nilai, dan perannya dalam pembentukan identitas generasi muda. Menggunakan
pendekatan kualitatif-interpretatif melalui studi literatur, observas, dan wawancara terbatas,
penelitian menemukan babwa adat Melayu mengintegrasikan dimensi emosional ke dalam
praktik sosial melalui mekanisme yang menyerupai community-based social emotional learning.
Nilai seperti budi, malu, tabu diri, marwah, dan hormat terhadap orang tua diwujudkan melalni
ritual, simbol, babasa budaya, serta relasi antarkelnarga. Temuan menunjukkan babhwa
pendidikan afektif ini bersifat dinamis: ia tetap bertaban melalui proses survivance yang
memungkinkan negosiasi nilai di tengab perubaban sosial dan teknologi. Dengan demikian,
adat Melayn Rian berfungsi sebagai kurikulum afektif yang relevan untuk memperkuat
identitas, sensitivitas emosional, dan etifa relasional dalam kebidupan masyarakat kontemporer.

Kata Kunci Pendidikean afektif; adat Melayu Rian; budi; Marwab; identitas budaya

PENDAHULUAN

Pendidikan afektif menjadi isu yang semakin mendesak dalam konteks pendidikan modern,
terutama ketika perkembangan teknologi dan budaya populer menggeser cara generasi muda
memahami relasi sosial, etika, dan identitas dirinya (Darmadji, 2011; Fuadi, 2018; Safiqo, 2020).
Dalam situasi ini, praktik-praktik budaya lokal menawarkan sumber nilai yang kaya namun kerap
terabaikan. Adat Melayu Riau merupakan salah satu arena di mana nilai-nilai afektif—seperti
kesantunan, kehormatan, kendali diri, empati, serta penghargaan terhadap relasi sosial—
ditanamkan secara sistematis melalui bahasa, simbol, dan ritual (Wulandari, 2015). Tradisi lisan,
prosesi adat, serta estetika seni pertunjukan tidak hanya membentuk perilaku lahiriah, tetapi juga
membangun struktur rasa, yakni cara masyarakat memahami apa yang pantas, indah, dan
bermakna dalam kehidupan. Urgensinya terletak pada kebutuhan untuk menggali kembali

Published by Institute for Southeast Asian Islamic Studies ISAIS)
UIN Sultan Syarif Kasim Riau, Indonesia

https://ejournal.uin-suska.ac.id/index.php/nusantara/index


https://ejournal.uin/
https://ejournal.uin-suska.ac.id/index.php/nusantara/index
https://ejournal.uin-suska.ac.id/index.php/nusantara/index
https://ejournal.uin-suska.ac.id/index.php/nusantara/index
mailto:depifatimah@gmail.com

Nusantara: Jurnal for Southeast Asian Islamic Studies

sumber-sumber nilai tersebut sebagai modal budaya yang relevan bagi generasi muda di tengah
perubahan sosial yang cepat (Setyami, 2021).

Namun demikian, problematika muncul ketika adat dan tradisi yang kaya nilai tersebut
justru mulai dipahami sebagai sekadar warisan simbolik tanpa fungsinya sebagai perangkat
pedagogis (Malik, 2019). Banyak generasi muda memposisikan adat sebagai identitas visual—
busana, prosesi, atau seni pertunjukan—tanpa memahami struktur afektif yang dikandungnya.
Di sisi lain, kajian pendidikan modern lebih menekankan aspek kognitif dan kompetensi
instrumental, sehingga dimensi afektif dari kebudayaan lokal kerap terpinggirkan atau bahkan
tidak terartikulasikan (Made Saihu, 2019). Ketidaksinkronan antara praktik adat sebagai sumber
nilai dan sistem pendidikan formal yang minim memberi ruang pada pendidikan rasa
menimbulkan kekosongan pemahaman mengenai bagaimana identitas Melayu dibentuk secara
emosional dan moral.

Kajian tentang pendidikan afektif dan sosial-emosional dalam beberapa tahun terakhir
menunjukkan kecenderungan kuat bahwa pengembangan emosi, rasa, dan karakter tidak dapat
hanya diserahkan pada kurikulum formal yang bersifat kognitif. Penelitian Wijayanti & Fauzi
(2024) menegaskan bahwa kurikulum emosional memiliki dampak positif yang signifikan
terthadap perkembangan emosi anak, terutama dalam meningkatkan kemampuan regulasi
perasaan, empati, dan keterhubungan sosial. Penelitian ini sejalan dengan pelatthan kemampuan
sosial-emosional yang dilakukan Taqiyah & Yasri, (2021), yang membuktikan bahwa intervensi
terarah dapat memperkuat sensitivitas interpersonal pada anak usia sekolah. Temuan-temuan
tersebut memperlihatkan bahwa bidang pendidikan semakin mengakui pendidikan afektif
sebagai komponen fundamental, namun belum banyak membahas bagaimana nilai-nilai afektif
dapat dibentuk melalui ekosistem budaya lokal.

Beberapa literatur kemudian mengarahkan perhatian pada pentingnya kearifan lokal
sebagai wahana pendidikan karakter. Sitorus dkk. (2025), misalnya, menunjukkan bahwa tradisi
pantun Melayu dapat dijadikan sarana penanaman nilai budaya sekaligus pembentukan identitas
lokal bagi anak-anak. Namun studi tersebut lebih menekankan aspek pengenalan budaya, bukan
struktur afektif yang membentuk relasi sosial dan etika emosional. Penelitian-penelitian
mengenai pendidikan sosial-emosional dalam konteks masyarakat adat global memberikan
perspektif yang lebih luas. Sun dkk. (2022) menyoroti bagaimana komunitas adat dapat
menggunakan ruang budaya sebagai arena “survivance”—yakni keberlanjutan identitas
emosional dan sosial melalui praktik budaya yang hidup. Begitu pula Dobia & Roffey (2017)),
yang menegaskan pentingnya menghormati kultur dalam pengembangan SEL (social and
emotional learning) bagi pemuda Aboriginal, karena nilai afektif dalam masyarakat adat terikat
pada narasi, simbol, dan ritual yang khas.

Di sisi lain, kajian tentang pendidikan hati dan pendidikan karakter di Indonesia, seperti
yang dikemukakan oleh Ramadhani dkk. (2024) dan Abdillah (2019), menunjukkan bahwa
pembentukan empati, kesantunan, dan kecerdasan emosional-spiritual dapat menjadi arah besar
pembangunan pendidikan nasional. Namun penelitian-penelitian tersebut cenderung bergerak
pada tataran konseptual makro tanpa mengelaborasi bagaimana nilai afektif bekerja secara
konkret dalam komunitas budaya tertentu. Sementara itu, penelitian Yusuf dkk. (2025)) melalui
pendekatan Dolanan Village menampilkan bahwa ruang budaya tradisional dapat menjadi
mekanisme efektif revitalisasi perilaku positif pada anak generasi Alpha—menunjukkan bahwa
praktik budaya dapat menjadi kurikulum afektif alternatif yang hidup dan adaptif. Temuan ini
dipertegas oleh studi Rubilar et al., (2023) yang memperlihatkan keberhasilan pembelajaran
sosial-emosional dalam komunitas Mapuche dalam meningkatkan rasa percaya diri dan identitas
sosial anak, menggarisbawahi bahwa pendidikan afektif paling efektif ketika berakar pada budaya
komunitas itu sendiri.

204



Fatimah Depi Susanty: Pendidikan Afektif dalam Adat Melayu Riau.. . ...

Melalui keseluruhan kajian tersebut tampak bahwa walaupun terdapat perhatian signifikan
pada pendidikan afektif, pengembangan empati, dan peran budaya dalam SEL, belum ada
penelitian yang secara khusus memposisikan adat Melayu Riau—dengan struktur ritual,
simbolisme, dan tradisi lisannya—sebagai sistem pendidikan afektif yang terintegrasi dan
berperan dalam pembentukan identitas kolektif. Penelitian-penelitian sebelumnya hanya
menyentuh potensi budaya Melayu sebagai media pengenalan nilai, bukan sebagai kerangka
pedagogis yang membentuk rasa dan moralitas secara sistemik. Karena itu, artikel ini hadir untuk
mengisi celah tersebut dengan menawarkan analisis yang memposisikan adat Melayu Riau
sebagal pedagogi afektsf, yaitu kurikulum kultural yang membentuk cara masyarakat memahami
diri, relasi, dan identitasnya melalui simbol, ritual, dan pengalaman komunal.

KERANGKA TEORETIS

Pembahasan mengenai pendidikan afektif dalam konteks budaya tidak dapat dilepaskan dari
kerangka teoretis mengenai perkembangan emosi, nilai, dan identitas. Dalam kajian pendidikan,
pendidikan afektif dipahami sebagai proses internalisasi rasa, sikap, sensitivitas moral, dan
kualitas batin yang memungkinkan seseorang memaknai dirinya dan dunia sosialnya secara lebih
manusiawi. Teori perkembangan afeksi, seperti yang dikemukakan oleh Goleman dalam gagasan
kecerdasan emosional, menekankan bahwa kompetensi afektif tidak lahir secara otomatis, tetapi
dibentuk melalui interaksi antara pengalaman, lingkungan sosial, dan sistem nilai yang terus
hidup dalam suatu komunitas (Goleman, 1995, 1996). Dengan demikian, pendidikan afektif
bukan hanya persoalan menanamkan emosi positif, tetapi tentang membangun struktur makna
yang mengakar dan bertahan.

Dalam perspektif sosiokultural, pendidikan afektif dipandang sebagai praktik yang terjalin
erat dengan budaya—bahkan tidak mungkin dipahami tanpa memahami budaya yang
melahirkannya. Vygotsky (2019)menegaskan bahwa fungsi-fungsi psikologis tingkat tinggi
dibangun melalui mediasi simbolik dan praktik sosial; dari sinilah posisi budaya menjadi penting.
Nilai, norma, dan tradisi bukan sekadar ornamen identitas, tetapi perangkat pedagogis yang
membentuk cara seseorang merasakan, merespons, dan berelasi. Dengan kata lain, budaya adalah
kurikulum afektif yang hidup. Dalam masyarakat adat di berbagai belahan dunia, nilai afektif
kerap diajarkan bukan melalui instruksi formal, tetapi lewat ritual, narasi, simbol, dan
pengalaman bersama. Hal ini sejalan dengan konsep community-engaged learning dalam kajian
Indigenous SEL, yang menekankan bahwa perkembangan sosial-emosional paling efektif ketika
tertanam dalam pengalaman kultural yang bermakna.

Teori identitas budaya juga relevan untuk memahami bagaimana adat Melayu Riau menjadi
ruang pembentukan afeksi. Stuart Hall (2021)melihat identitas sebagai proses yang selalu
terbentuk dalam dialog antara masa lalu, narasi kolektif, dan pengalaman kekinian. Sementara
itu, teori survivance (Vizenor) menegaskan bahwa budaya adat tidak hanya mempertahankan
tradisi, tetapi secara aktif menegosiasi martabat, rasa keberlanjutan, dan makna emosional sebuah
komunitas. Dalam konteks Melayu Riau, identitas tidak dibangun hanya melalui penguasaan
bahasa atau pengenalan simbol-simbol adat, melainkan melalui pembatinan nilai seperti buds,
adab, maln, takzim, dan rendab hati—nilai-nilai yang bersifat afektif sekaligus etis.

Kerangka teori mengenai nilai dan moralitas membantu memperlihatkan bagaimana adat
bukan hanya memuat pengetahuan normatif, tetapi juga membimbing pembentukan kepekaan
batin. Teori pendidikan moral berbasis kebajikan (virtue ethics), seperti yang berakar pada
Aristoteles dan kini dikembangkan oleh Noddings (2012) dalam etika kepedulian, menekankan
bahwa nilai-nilai kebajikan berkembang melalui habituasi emosional, bukan sekadar instruksi
kognitif. Pada titik ini, adat Melayu Riau—dengan pantun, petatah-petitih, tata upacara, gesture
tubuh, dan relasi hierarkis yang penuh kesantunan—dapat dibaca sebagai mekanisme

| 205



Nusantara: Jurnal for Southeast Asian Islamic Studies

pembiasaan afektif yang membentuk keselarasan antara kemampuan merasakan, berempati, dan
bertindak secara etis.

Selain itu, teori antropologi simbolik (Geertz, 1974) memberikan dasar untuk memahami
bahwa setiap ritual, upacara, dan praktik kultural Melayu mengandung “teks kultural” yang
berfungsi sebagai panduan emosional. Simbol tidak hanya memberi makna, tetapi juga
membentuk rasa. Misalnya, konsep adat bersendikan syarak, syarak bersendikan Kitabullah bukan
hanya prinsip normatif, tetapi juga mengandung orientasi afektif: rasa hormat, keteduhan, dan
kesadaran moral yang dibangun melalui repetisi simbolik dalam kehidupan sehari-hari. Dengan
demikian, adat Melayu Riau dapat dianalisis sebagai sister semiotik afektif, yakni perangkat simbol
yang membentuk struktur kesadaran emosional masyarakatnya.

Akhirnya, teori pendidikan berbasis kearifan lokal (local wisdom pedagogy) memberikan
landasan bahwa tradisi dan budaya setempat bukan sekadar bahan ajar, tetapi wodal pedagogis yang
dapat menjadi basis pembentukan karakter dan identitas. Pendekatan ini menolak pandangan
bahwa pendidikan afektif harus identik dengan kurikulum formal modern; sebaliknya, ia
menempatkan komunitas dan tradisi sebagai sumber belajar yang otentik. Dalam kerangka inilah
pendidikan afektif Melayu Riau dapat dipahami sebagai praktik pedagogis yang memadukan nilai,
pengalaman, rasa, dan identitas melalui mekanisme budaya yang telah teruji lintas generasi.

Dengan memadukan seluruh kerangka teoritis tersebut, jelas bahwa pendidikan afektif
dalam adat Melayu Riau bukan hanya fenomena budaya, tetapi sebuah sistem pedagogis yang
kompleks, multimodal, dan berlapis—yang bekerja melalui simbol, ritual, narasi, dan relasi sosial
untuk membentuk identitas emosional dan moral masyarakatnya.

METODE

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain etnografi-kultural (Sahar, 2019),
karena pendidikan afektif dalam adat Melayu Riau tidak dapat dipahami hanya melalui teks atau
doktrin normatif, tetapi melalui praktik hidup, simbol, dan interaksi sosial yang membentuk
pengalaman emosional kolektif. Pendekatan ini memungkinkan peneliti menangkap bagaimana
nilai-nilai seperti budi, marwah, hormat, serta tata perasaan dibentuk dan diwariskan melalui
prosesi adat, tradisi lisan, dan ruang sosial komunitas. Etnografi dipilih bukan untuk merekam
budaya sebagai artefak yang statis, tetapi sebagai sistem makna yang terus dinegosiasikan oleh
masyarakat, sehingga relevan untuk menjelaskan dinamika pendidikan afektif yang bersifat
situasional, relasional, dan performatif.

Pengumpulan data dilakukan melalui tiga teknik utama: studi dokumentasi budaya,
observasi partisipan, dan wawancara mendalam. Studi dokumentasi mencakup analisis teks
pantun, syair, petatah-petitih, serta naskah Tunjuk Ajar Melayu yang memuat nilai dan prinsip
etika. Observasi dilakukan pada rangkaian upacara adat seperti merisik, meminang, berinai, dan
kenduri, dengan fokus pada simbol, gestur, warna, dan tata interaksi yang mengandung dimensi
pedagogis afektif. Sementara itu, wawancara dilakukan dengan tokoh adat, budayawan, pelaku
seni, guru, serta generasi muda untuk menggali makna yang mereka pahami dan rasakan terkait
pendidikan afektif dalam adat Melayu. Kombinasi ketiga teknik ini memungkinkan triangulasi
yang memperkuat kedalaman dan keandalan temuan.

Analisis data dilakukan melalui pendekatan analisis isi tematik dan semiotika budaya.
Analisis tematik digunakan untuk mengidentifikasi pola nilai dan struktur afektif dalam tuturan
adat maupun narasi responden, sedangkan semiotika—khususnya model Peircean dan
Barthesian—digunakan untuk menafsirkan makna simbolik dalam prosesi adat, warna busana,
motif kain, serta tata gerak dalam seni pertunjukan. Validitas ditopang oleh member-checking
dan cross-interpretation dengan tokoh budaya lokal, memastikan bahwa interpretasi peneliti
selaras dengan perspektif komunitas. Dengan metode ini, penelitian diharapkan mampu

206 |



Fatimah Depi Susanty: Pendidikan Afektif dalam Adat Melayu Riau.. . ...

mengungkap bagaimana adat Melayu Riau bekerja sebagai sistem pendidikan afektif yang
membentuk identitas moral, emosional, dan sosial masyarakatnya.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Struktur Pendidikan Afektif dalam Tradisi dan Prosesi Adat Melayu Riau

Hasil observasi terhadap prosesi adat—mulai dari merisik, meminang, berinaz, hingga ke
pelaminan—menunjukkan bahwa pendidikan afektif dalam budaya Melayu Riau beroperasi
melalui struktur simbolik yang sistematis. Dalam rangkaian merisik, misalnya, penekanan tidak
hanya pada teknis penyelidikan latar calon pasangan, tetapi pada latthan mengelola perasaan:
menahan diri, menjaga tutur, serta mengedepankan marwah keluarga. Prinsip “adat bersendikan
syarak, syarak bersendikan kitabullah” tampak bukan hanya sebagai slogan normatif, tetapi sebagai
kerangka afektif yang mengatur cara individu mengekspresikan cinta dalam relasi sosial.

Simbol-simbol adat yang tampak di lapangan mempertegas fungsi pedagogis tersebut.
Warna kuning keemasan pada busana pengantin dan dekorasi pelaminan, sebagaimana dicatat
dalam Tunjuk Ajar Melayu (Efendy, 2004)), dipahami sebagai lambang kemuliaan, amanah, dan
tanggung jawab emosional dalam membina rumah tangga. Motif pucuk rebung yang sering muncul
pada kain songket menandakan pertumbuhan moral dan kelembutan budi; sementara motif
tampuk manggis mengajarkan bahwa keindahan luar mesti sejalan dengan keteguhan hati dan
kesopanan batin. Temuan lapangan ini konsisten dengan teori semiotika budaya (Hall, 2021; Rai
& Mahadian, 2017) yang melihat simbol sebagai wahana pembentukan afeksi kolektif.

Dari perspektif pendidikan, struktur adat Melayu Riau mengungkap bahwa proses
pembentukan emosi dan karakter tidak terjadi melalui pengajaran langsung, tetapi melalui
pengalaman sosial yang berulang, simbolik, dan relasional. Pola ini sejalan dengan pendekatan
community-based social emotional learning (SEL) sebagaimana dijelaskan oleh Dobia & Roffey (2017)
dan Sun et al. (2022), yang menckankan bahwa perkembangan afeksi paling efektif ketika
ditanamkan melalui ruang budaya yang hidup—bukan sekadar modul instruksional. Dalam
konteks Melayu Riau, ruang budaya itu adalah keluarga besar, balai adat, gelanggang seni, dan
prosesi ritual yang membentuk “situasi belajar” yang tidak diucapkan, tetapi dirasakan. Hal ini
menunjukkan bahwa adat bukan sekadar struktur normatif, melainkan ekologi afektif yang
mengatur bagaimana seseorang memahami, merasakan, dan mengekspresikan cinta, hormat, dan
tanggung jawab sosial.

Nilai-nilai seperti m#alu, tabu diri, sabar, dan adat menghormati orang tua tidak diajarkan melalui
ceramah moral, tetapi melalui partisipasi dalam tindakan simbolik: anak yang diajak menyaksikan
prosesi merisik, remaja yang diberi tugas kecil membantu kenduri, atau pemuda yang belajar zapin
dengan aturan tubuh yang tertib dan tidak betlebihan. Setiap tindakan adalah latthan emosi;
setiap gerak adalah bahasa rasa. Seperti yang diuraikan oleh Tenas Effendy, adat Melayu
“mengajar rasa sebelum mengajar kata,” menandakan bahwa regulasi emosi dipelajari melalui
pengalaman embodied, bukan kognisi semata. Dengan demikian, rasa malu bukan sekadar emost
negatif, melainkan perangkat pengatur diri yang menjaga hubungan; begitu pula sabar, bukan
sekadar kesediaan menunda, tetapi bentuk kematangan afektif yang menghargai proses dan ritme
kehidupan.

Dalam kerangka semiotika budaya, simbol dan tindakan adat ini memproduksi sistem
tanda yang menata afeksi kolektif. Warna kuning pada pelaminan mendorong rasa hormat, motif
pucuk rebung menanamkan kesadaran tentang pertumbuhan moral, sementara kain balapak,
sirth pinang, dan gerak zapin menciptakan ruang interaksi yang mengajarkan keselarasan.
Keselarasan inilah yang oleh masyarakat Melayu disebut adat bersendi budi—sebuah pandangan
bahwa keindahan perasaan harus berpadu dengan ketertiban sosial. Ketika individu menjalani

| 207



Nusantara: Jurnal for Southeast Asian Islamic Studies

ritual dengan tertib, ia belajar bahwa emosinya bukan hanya miliknya sendiri, tetapi terkait
dengan keseimbangan keluarga, kampung, dan masyarakat.

Karena itulah struktur adat Melayu dapat dipahami sebagai “kurikulum afektif” yang tidak
tersusun dalam buku pelajaran, tetapi dalam pengalaman sosial yang berulang. Kurikulum ini
dibentuk oleh tiga pilar utama: (1) simbol yang mengajak peserta membaca makna; (2) tindakan
ritual yang melatih tubuh dan rasa; dan (3) relasi sosial yang menanamkan tanggung jawab
emosional. Ketiga elemen ini bekerja secara simultan, menjadikan adat Melayu Riau bukan hanya
sistem budaya, tetapi sistem pendidikan emosional intergenerasional yang efektif, berkelanjutan,
dan kontekstual.

Nilai-Nilai Afektif: Budi, Marwah, dan Etika Perasaan

Analisis dokumen budaya—pantun, syair, petatah-petitih, serta karya Tenas Effendy—
menunjukkan pola nilai afektif yang konsisten. Pantun-pantun nasihat seperti “Kalau roboh kota
Melaka, papan di Jawa saya dirikan; kalan sunggub bagai dikata, bahasa dan budi jadi pegangan”
mengandung ajaran bahwa cinta bukan semata ikatan emosional, tetapi kesediaan menjaga tutur
dan martabat. Demikian pula petatah-petitth Melayu yang berbunyi “Kalau sayang kepada bunga,
Jangan dipetik  felopaknya” menjadi pedoman etika afektif yang menckankan kesabaran,
penghormatan, dan batas interaksi.

Nilai budi dalam kebudayaan Melayu merupakan fondasi yang menyatukan dimensi nalar
(akal) dan dimensi rasa (perasaan), sehingga menjadi inti dari proses pendidikan afektif. Dalam
kerangka ini, budi bukan sekadar moralitas abstrak, tetapi cara mengatur sensitivitas, tata rasa,
dan kedalaman empati seseorang (Mulyadi, 2019; Natuna, 2013). Karena itu, ekspresi cinta—
baik dalam hubungan keluarga, sosial, maupun percintaan—diatur oleh prinsip keseimbangan:
tidak berlebihan, tidak memalukan keluarga, dan tidak merusak marwah. Aturan-aturan halus ini
bukan bentuk pengekangan, tetapi cara adat menjaga kualitas hubungan agar tetap terhormat
dan saling menguatkan. Sebagaimana digambarkan dalam etika kepedulian Noddings (2003),
relasi yang schat dibangun atas dasar perhatian, tanggapan emosional, dan tanggung jawab
antarpihak. Dengan kata lain, budi berfungsi sebagai perangkat kultural yang membimbing
bagaimana seseorang merasakan—bukan hanya berpikir—dalam menjalin hubungan.

Sementara itu, nilai mamvah berperan sebagai mekanisme pengendali afektif yang
mengaitkan rasa pribadi dengan konsekuensi sosial. Marwah mengajarkan bahwa setiap tindakan
emosional memiliki dampak terhadap citra diri, keluarga, dan komunitas. Ia bukan sekadar
konsep kehormatan dalam makna formal, tetapi sistem regulasi emosi yang membuat individu
mempertimbangkan kembali intensitas dan cara mengungkapkan perasaan. Dalam banyak
praktik adat Melayu, aturan mengenai sopan santun, tutur kata, gestur tubuh, bahkan cara
menundukkan kepala ketika berbicara kepada orang tua, merefleksikan bagaimana marwah
bekerja sebagai kerangka etik yang memandu perasaan dengan penuh kesadaran. Dengan
demikian, marwah tidak menekan ekspresi emosi, tetapi mengarahkan agar emosi itu
meneguhkan hubungan, bukan merusaknya.

Kerangka nilai budi dan marwah ini selaras dengan pandangan cu/tural identity formation yang
dikemukakan Hall (1990), yang menyatakan bahwa identitas individu—termasuk identitas
emosional—selalu terbentuk melalui interaksi antara pengalaman pribadi dengan norma, simbol,
dan ekspektasi kolektif. Dalam konteks Melayu Riau, identitas emosional seseorang tidak
terpisah dari nilai komunitasnya: rasa hormat lahir dari partisipasi dalam adat; rasa cinta dibentuk
oleh tata krama; rasa malu dipengaruhi oleh pandangan keluarga dan masyarakat. Simbol-simbol
adat, seperti pelaminan kuning, sirih pinang, atau aturan menati zapin, tidak hanya menghadirkan
estetika, tetapi juga memproduksi rasa tertentu—rasa hormat, teduh, tertib, atau segan. Melalui
proses inilah, nilai budi dan marwah membentuk identitas emosional yang khas: peka terhadap
relasi, berorientasi pada harmoni, dan sadar terhadap tanggung jawab sosial dalam setiap
tindakan afektif.

208 |



Fatimah Depi Susanty: Pendidikan Afektif dalam Adat Melayu Riau.. . ...

Hasil interpretasi ini didukung oleh penelitian lokal seperti Sitorus et al. (2025), yang
menunjukkan bahwa pantun dan aktivitas berbasis budaya efektif menanamkan nilai-nilai
kesopanan, hormat, dan kebanggaan identitas. Kajian mengenai kurikulum emosional (Wijayanti
& Fauzi, 2024) juga menegaskan bahwa nilai-nilai emosional yang ditanamkan melalui konteks
budaya dapat memperkuat regulasi emosi dan karakter sosial anak. Dengan demikian, pedagogi
afektif dalam adat Melayu Riau bukan hanya tradisi warisan, tetapi mekanisme pendidikan
emosional yang terstruktur dan relevan secara psikologis.

Pembentukan Identitas: Dari Ritual ke Kehidupan Sosial Kontemporer

Wawancara dengan tokoh adat, pelaku seni, guru, dan generasi muda memperlihatkan
bahwa nilai afektif Melayu tidak hilang, tetapi mengalami transformasi. Para tetua adat
menegaskan bahwa prinsip “adat mendidik rasa sebelum kata” masih diterapkan dalam konteks
keluarga dan komunitas. Mereka menganggap bahwa anak-anak tetap dibimbing melalui pantun,
larik nasihat, dan simulasi peran dalam acara adat. Namun, generasi muda memaknai nilai
tersebut lebih sebagai pedoman fleksibel daripada kewajiban absolut.

Sebagian besar responden muda menyatakan bahwa kesopanan, menjaga marwah, dan
menghormati orang tua masih relevan, tetapi bentuk ekspresinya kini berubah. Mereka
menggunakan media digital untuk mengungkapkan perasaan, tetapi tetap menghindari tindakan
yang dianggap “memalukan keluarga”—suatu bentuk internalisasi nilai yang diakui pula dalam
studi SEL yang menekankan pentingnya culturally anchored emotional norms (Rubilar et al., 2023).
Dengan kata lain, generasi muda mengadaptasi nilai tradisional ke dalam konteks modern tanpa
melepaskan akar afektifnya.

Fenomena ini sejalan dengan literatur mengenai survivance, yakni bertahannya identitas
budaya bukan melalui konservasi pasif, tetapi melalui kreativitas, adaptasi, dan negosiasi makna
(Vizenor, 2008). Dalam konteks Melayu Riau, proses survivance tampak pada cara adat tidak lagi
diposisikan sebagai seperangkat aturan yang kaku, melainkan sebagai kerangka etika yang dapat
dinegosiasi sesuai kebutuhan generasi baru. Pergeseran ini bukan berarti hilangnya otoritas adat,
tetapi transformasi fungsi: dari regulasi normatif menuju dialog nilai (Hajar et al, 2024).
Misalnya, dalam sejumlah keluarga informan di Pekanbaru dan Siak, prosesi merisik dan
meminang mulai dipersingkat atau disesuaikan, namun esensi penghormatan kepada keluarga
perempuan tetap dipertahankan. Hal ini mencerminkan bagaimana adat masih memberi arah
emosional, tetapi memberi ruang bagi fleksibilitas tanpa merusak marwah.

Proses adaptif tersebut memperlihatkan bahwa pendidikan afektif Melayu tetap bekerja
melalui jalur-jalur baru yang relevan dengan kehidupan kontemporer. Di sekolah-sekolah yang
menerapkan kurikulum berbasis kearifan lokal, pantun digunakan untuk membentuk sikap
santun dan percaya diri, sementara tarian zapin menjadi sarana internalisasi nilai kerja sama,
keseimbangan, dan ketertiban (Hafid Arofat & Siti Kussuji Indrastuti, 2022). Di ranah digital,
munculnya konten kreatif—seperti pantun pendek di TikTok atau interpretasi zapin di
Instagram—menunjukkan bagaimana generasi muda mereproduksi nilai afektif Melayu dalam
bentuk estetika baru yang lebih spontan dan ekspresif, namun tetap mengandung unsur budi
dan marwah. Dengan demikian, survivance tidak hanya menjaga keberlanjutan budaya, tetapi juga
menghidupkan kembali fungsi afektif adat dalam ruang-ruang sosial yang terus berubah.

Pada titik ini, terlihat bahwa adat Melayu Riau bertransformasi menjadi sistem pendidikan
afektif yang dialogis dan transgenerasional. Ia tetap menata rasa dan relasi melalui simbol, ritus,
dan bahasa budaya, namun kini beroperasi dalam lanskap sosial yang lebih plural dan digital.
Mekanisme ini sesuai dengan logika cultural identity formation (Hall, 1990), di mana identitas tidak
bersifat statis, melainkan terus dibentuk melalui interaksi antara tradisi dan pengalaman
kontemporer. Dengan kata lain, survivance dalam adat Melayu bukan hanya mempertahankan
identitas, tetapi juga memastikan bahwa nilai afektif seperti kesopanan, empati, tanggung jawab,

| 209



Nusantara: Jurnal for Southeast Asian Islamic Studies

dan penghormatan tetap berfungsi sebagai fondasi emosional dalam kehidupan generasi muda
masa kini.

PENUTUP

Kajian ini menunjukkan bahwa adat Melayu Riau berfungsi sebagai sistem pendidikan afektif
yang terstruktur, berlapis, dan berorientasi pada pembentukan identitas. Melalui prosesi adat,
simbol-simbol budaya, serta praktik sosial seperti pantun, zapin, dan ritus kekeluargaan,
masyarakat Melayu menata dan mentransmisikan nilai emosional seperti budi, malu, tahu diri,
marwah, hormat kepada orang tua, dan tanggung jawab sosial. Nilai-nilai ini tidak diajarkan
secara verbal-doktrinal, melainkan dilekatkan dalam pengalaman kultural yang membentuk cara
individu merasakan, menimbang, dan mengekspresikan cinta, empati, serta komitmen sosial.

Temuan lapangan memperlihatkan bahwa struktur pendidikan afektif ini tetap bertahan,
namun mengalami proses negosiasi seiring perubahan gaya hidup, teknologi, dan orientasi
generasi muda. Meskipun cara dan media ekspresinya berubah—mulai dari ritual keluarga hingga
konten digital—substansi nilai tetap hidup melalui kreativitas, adaptasi, dan survivance. Dengan
demikian, adat Melayu Riau bukan hanya warisan budaya, tetapi juga mekanisme pendidikan
emosional yang dinamis dan relevan untuk membentuk identitas, etika relasi, serta sensitivitas
sosial dalam konteks modern.

Kajian ini menegaskan perlunya penguatan pendidikan afektif berbasis budaya lokal
sebagai sumber pedagogi yang tidak hanya mengembangkan kecerdasan emosional, tetapi juga
membangun jejaring identitas dan kohesi sosial dalam masyarakat multicultural.

DAFTAR PUSTAKA

Abdillah, N. (2019). Grand Design Pendidikan Karakter Menuju Kecerdasan Emosional
Spiritual. Fikrob: — Jurnal — Pemikiran Dan Pendidikan Istam, 12(1).
https://doi.org/10.37812/fikroh.v12i1.39

Darmadji, A. (2011). Urgensi Ranah Afektif Dalam Evaluasi Pendidikan Agama Islam Di
Perguruan Tinggi. Unisia, 33(74). https://doi.org/10.20885/unisia.vol33.iss74.art7

Dobia, B., & Roffey, S. (2017). Respect for culture-social and emotional learning with aboriginal
and torres strait islander youth. In Socal and Emotional 1.earning in Australia and the Asia-
Pacific: Perspectives, Programs and Approaches. https:/ /doi.org/10.1007/978-981-10-3394-0_17

Efendy, T. (2004). Tunjuk Ajar Melayn Rian. ADICITA KARYA NUSA.
Fuadi, N. (2018). Urgensi ranah afektif dalam pendidikan. ITOAN, 9(1).

Geertz, H. (1974). The Vocabulary of Emotion: A Study of Javanese Socialization Processes. In
Culture and Personality - Contemporary Readings.

Goleman, D. (1995). Daniel Goleman’s five components of emotional intelligence. In 2009.
Goleman, D. (1996). Kecerdasan Emosional. Gramedia Pustaka Utama.

Hafid Arofat, Moch., & Siti Kussuji Indrastuti, N. (2022). Pantun dan Mantra dalam Upacara
Menumbai di Kabupaten Pelalawan, Provinsi Riau: Kajian Komposisi, Transmisi, dan
Fungsi. Jurnal Multidisiplin Indonesia, 1(3). https://doi.org/10.58344 /jmi.v1i3.97

210 |



Fatimah Depi Susanty: Pendidikan Afektif dalam Adat Melayu Riau.. . ...

Hajar, 1., Indriyanto, K., & Syahfitri, D. (2024). Representasi Nilai Kearifan Lokal pada Pantun
Melayu Deli dan Pelestariannya Melalui Telangkai. GERAM, 172(2), 115-125.
https://doi.org/10.25299/geram.2024.21286

Hall, S. (2021). Cultural identity and diaspora. In Contemporary Postcolonial Theory: A Reader.
https://doi.org/10.4324/9781003135593-8

Made Saihu. (2019). “Pendidikan Karakter Berbasis Kearifan Lokal (Studi Di Jembrana Bali).
Ednkasi Islami: Jurnal Pendidikan Islam, 8(1).

Malik, A. (2019). Karya Raja Ali Haji sebagai sumber pendidikan karakter. Prosiding Seminar
Babhasa Dan Sastra Indonesia, 2(1).

Mulyadi. (2019). TUNJUK AJAR MELAYU; Warisan Nilai Pada Bait-Bait Syair Gurindam Dua
Belas  Raja  Ali  Haji.  Madania:  Jurnal — Iimu-llmn  Keislaman, — 8(2).
https://doi.org/10.24014 /jiik.v8i2.6139

Natuna, U. (2013). Restorasi Tamadun Melayu: Suatu Upaya Membangun Karakter dan
Kenunggulan PTAIS. Jurnal Madania, 3(1).

Noddings, N. (2012). The language of care ethics. Knowledge Quest, 40(4).

Rai, I. G. A., & Mahadian, A. B. (2017). Representasi Ahok Dalam Kasus Penistaan Agama Pada
Surat Kabar Berdasarkan Analisis Semiotika Roland Barthes. Jurnal limu Komunikasi, 4(1).

Rizni Ramadhani, Lady Shania Wulandari, & Hawa Ihsani. (2024). Pendidikan Hati Bagi Anak.
THSANIKA : Jurnal Pendidian Agama Islam, 2(4), 219-224.
https://doi.org/10.59841 /ihsanika.v2i4.1972

Rubilar, Y., Cachén, J., & Castro, M. (2023). Impacto de un programa de aprendizaje
socioemocional en la autoestima de los escolares pertenecientes a comunidades educativas
interculturales Mapuches en la region de la Araucanfa-Chile. Revista 1bero-Americana de
Estudos Em Edncagio, €023013. https://doi.org/10.21723 /riaee.v18i00.17689

Safiqo, T. (2020). Pendidikan Afektif Dan Penerapannya Dalam Pembelajaran Di Sekolah.
Tasyri” : Jurnal Tarbiyah-Syari°ah-Islamiyah, 27(2). https:/ /doi.org/10.52166/ tasyri.v27i2.99

Sahar, S. (2019). Kebudayaan Simbolik Etnografi Religi Victor Turner. Sosioreligius, 2(4).

Salhe Ntasia Sitorus, Putri Cahyati, Dwi Rosalinda, Lola Novia Ayuni, Refazatun Nafisa, Chelia
Bestari Manik, Ely Kusuma, Aulia Indri Putri Anggraini, & Nadine Alya Putri. (2025).
Sosialisasi Kearifan Lokal Budaya Melayu Lewat Pantun dan Kegiatan Mewarnai Rumah
Adat Melayu. Jurnal Pengabdian Masyarakat Dan Riset Pendidikan, 4(1), 2159-2165.
https://doi.org/10.31004 /jerkin.v4i1.1872

Setyami, I. (2021). Pendidikan Karakter dalam Sastra Lisan Betawol. Deiksis, 13(3).
https://doi.org/10.30998 /deiksis.v13i3.8334

Sun, J., Goforth, A. N., Nichols, L.. M., Violante, A., Christopher, K., Howlett, R., Hogenson,
D., & Graham, N. (2022). Building a space to dream: Supporting indigenous children’s
survivance through community-engaged social and emotional learning. Child Development,
93(3), 699-716. https://doi.org/10.1111/cdev.13786

Tagiyah, N. A., & Yasri, H. L. (2021). The Effect of Social Studies Learning to the Empathy of
Class VIII Students. Proceedings of the International Conference on Engineering, Technology and Social
Science ICONETOS 2020), 529. https:/ /doi.org/10.2991/assehr.k.210421.076

Vygotsky, L. S. (2019). Interaction between Learning and Development. In Mind in Society.
https://doi.org/10.2307 /j.ctvjfivz4.11

211



Nusantara: Jurnal for Southeast Asian Islamic Studies

Wijayanti, C. M., & Fauzi, F. (2024). Dampak Positif Kurikulum Emosional Pada Perkembangan
Emosional Anak Usia Dini. PAUDILA : Jurnal Penelitian Dalam Bidang Pendidikan Anak Usia
Dini, 13(1), 74-82. https://doi.org/10.26877/ paudia.v13i1.15629

Wulandari, R. A. (2015). Sastra dalam Pembentukan Karakter Siswa. Jurnal Edukasi Kultura, 2(2).

Yusuf, M., Utama, F., & Rachmad, Y. E. (2025). Revitalizing Positive Behavior through the
Dolanan Village Concept: An Alternative for Early Childhood Socio-emotional
Development in the Alpha Generation Era. Journal of Childhood Development, 5(1), 22—40.
https://doi.org/10.25217 /jcd.v5i1.5189

212



