
E-ISSN: 2807-1301   
Vol. 21, No. 2, Juli – Desember 2025   
DOI: 10.24014/nusantara.v20i1.38563   Jurnal for Southeast Asian Islamic Studies  

 

 

Published by Institute for Southeast Asian Islamic Studies (ISAIS) 
UIN Sultan Syarif Kasim Riau, Indonesia 

https://ejournal.uin-suska.ac.id/index.php/nusantara/index   

PENDIDIKAN AFEKTIF DALAM ADAT MELAYU RIAU: 
Struktur, Nilai, dan Pembentukan Identitas 
 
Fatimah Depi Susanty1*  
1 Fakultas Tarbiyah dan Keguruan Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau, Indonesia;   

* depifatimah@gmail.com of the corresponding author  
  

 Abstract  

  

  

  

  

This study examines affective education within the Riau Malay adat by exploring its structural 

components, core values, and role in shaping individual and collective identity. Using a qualitative–

interpretive approach—combining literature review, observation, and limited interviews—the 

findings reveal that Malay adat embeds emotional learning within social practices through 

mechanisms similar to community-based social emotional learning. Core values such as budi (moral 

reasoning fused with emotion), malu (ethical modesty), tahu diri (self-awareness), marwah (honor), 

and respect for elders are transmitted through rituals, cultural symbols, familial relationships, and 

performative arts such as pantun and zapin. The study also finds that this affective framework is 

dynamic: it persists through processes of survivance that allow creative negotiation of meaning amidst 

social and technological change. Consequently, Riau Malay adat functions as a living affective 

curriculum that remains relevant for strengthening emotional sensitivity, relational ethics, and 

cultural identity in contemporary society. 

Keywords  Affective education; Riau Malay adat; budi, Marwah; cultural identity 

   

Abstrak  

  

  

  

  

Penelitian ini menganalisis pendidikan afektif dalam adat Melayu Riau dengan menelaah 

struktur, nilai, dan perannya dalam pembentukan identitas generasi muda. Menggunakan 

pendekatan kualitatif-interpretatif melalui studi literatur, observasi, dan wawancara terbatas, 

penelitian menemukan bahwa adat Melayu mengintegrasikan dimensi emosional ke dalam 

praktik sosial melalui mekanisme yang menyerupai community-based social emotional learning. 

Nilai seperti budi, malu, tahu diri, marwah, dan hormat terhadap orang tua diwujudkan melalui 

ritual, simbol, bahasa budaya, serta relasi antarkeluarga. Temuan menunjukkan bahwa 

pendidikan afektif ini bersifat dinamis: ia tetap bertahan melalui proses survivance yang 

memungkinkan negosiasi nilai di tengah perubahan sosial dan teknologi. Dengan demikian, 

adat Melayu Riau berfungsi sebagai kurikulum afektif yang relevan untuk memperkuat 

identitas, sensitivitas emosional, dan etika relasional dalam kehidupan masyarakat kontemporer. 

Kata Kunci  Pendidikan afektif; adat Melayu Riau; budi; Marwah; identitas budaya 

  

PENDAHULUAN  

Pendidikan afektif menjadi isu yang semakin mendesak dalam konteks pendidikan modern, 

terutama ketika perkembangan teknologi dan budaya populer menggeser cara generasi muda 

memahami relasi sosial, etika, dan identitas dirinya (Darmadji, 2011; Fuadi, 2018; Safiqo, 2020). 

Dalam situasi ini, praktik-praktik budaya lokal menawarkan sumber nilai yang kaya namun kerap 

terabaikan. Adat Melayu Riau merupakan salah satu arena di mana nilai-nilai afektif—seperti 

kesantunan, kehormatan, kendali diri, empati, serta penghargaan terhadap relasi sosial—

ditanamkan secara sistematis melalui bahasa, simbol, dan ritual (Wulandari, 2015). Tradisi lisan, 

prosesi adat, serta estetika seni pertunjukan tidak hanya membentuk perilaku lahiriah, tetapi juga 

membangun struktur rasa, yakni cara masyarakat memahami apa yang pantas, indah, dan 

bermakna dalam kehidupan. Urgensinya terletak pada kebutuhan untuk menggali kembali 

https://ejournal.uin/
https://ejournal.uin-suska.ac.id/index.php/nusantara/index
https://ejournal.uin-suska.ac.id/index.php/nusantara/index
https://ejournal.uin-suska.ac.id/index.php/nusantara/index
mailto:depifatimah@gmail.com


Nusantara: Jurnal for Southeast Asian Islamic Studies  

 

  
 204    

sumber-sumber nilai tersebut sebagai modal budaya yang relevan bagi generasi muda di tengah 

perubahan sosial yang cepat (Setyami, 2021). 

Namun demikian, problematika muncul ketika adat dan tradisi yang kaya nilai tersebut 

justru mulai dipahami sebagai sekadar warisan simbolik tanpa fungsinya sebagai perangkat 

pedagogis (Malik, 2019). Banyak generasi muda memposisikan adat sebagai identitas visual—

busana, prosesi, atau seni pertunjukan—tanpa memahami struktur afektif yang dikandungnya. 

Di sisi lain, kajian pendidikan modern lebih menekankan aspek kognitif dan kompetensi 

instrumental, sehingga dimensi afektif dari kebudayaan lokal kerap terpinggirkan atau bahkan 

tidak terartikulasikan (Made Saihu, 2019). Ketidaksinkronan antara praktik adat sebagai sumber 

nilai dan sistem pendidikan formal yang minim memberi ruang pada pendidikan rasa 

menimbulkan kekosongan pemahaman mengenai bagaimana identitas Melayu dibentuk secara 

emosional dan moral. 

Kajian tentang pendidikan afektif dan sosial-emosional dalam beberapa tahun terakhir 

menunjukkan kecenderungan kuat bahwa pengembangan emosi, rasa, dan karakter tidak dapat 

hanya diserahkan pada kurikulum formal yang bersifat kognitif. Penelitian Wijayanti & Fauzi 

(2024) menegaskan bahwa kurikulum emosional memiliki dampak positif yang signifikan 

terhadap perkembangan emosi anak, terutama dalam meningkatkan kemampuan regulasi 

perasaan, empati, dan keterhubungan sosial. Penelitian ini sejalan dengan pelatihan kemampuan 

sosial-emosional yang dilakukan Taqiyah & Yasri, (2021), yang membuktikan bahwa intervensi 

terarah dapat memperkuat sensitivitas interpersonal pada anak usia sekolah. Temuan-temuan 

tersebut memperlihatkan bahwa bidang pendidikan semakin mengakui pendidikan afektif 

sebagai komponen fundamental, namun belum banyak membahas bagaimana nilai-nilai afektif 

dapat dibentuk melalui ekosistem budaya lokal. 

Beberapa literatur kemudian mengarahkan perhatian pada pentingnya kearifan lokal 

sebagai wahana pendidikan karakter. Sitorus dkk. (2025), misalnya, menunjukkan bahwa tradisi 

pantun Melayu dapat dijadikan sarana penanaman nilai budaya sekaligus pembentukan identitas 

lokal bagi anak-anak. Namun studi tersebut lebih menekankan aspek pengenalan budaya, bukan 

struktur afektif yang membentuk relasi sosial dan etika emosional. Penelitian-penelitian 

mengenai pendidikan sosial-emosional dalam konteks masyarakat adat global memberikan 

perspektif yang lebih luas. Sun dkk. (2022) menyoroti bagaimana komunitas adat dapat 

menggunakan ruang budaya sebagai arena “survivance”—yakni keberlanjutan identitas 

emosional dan sosial melalui praktik budaya yang hidup. Begitu pula Dobia & Roffey (2017)), 

yang menegaskan pentingnya menghormati kultur dalam pengembangan SEL (social and 

emotional learning) bagi pemuda Aboriginal, karena nilai afektif dalam masyarakat adat terikat 

pada narasi, simbol, dan ritual yang khas. 

Di sisi lain, kajian tentang pendidikan hati dan pendidikan karakter di Indonesia, seperti 

yang dikemukakan oleh Ramadhani dkk. (2024) dan Abdillah (2019), menunjukkan bahwa 

pembentukan empati, kesantunan, dan kecerdasan emosional-spiritual dapat menjadi arah besar 

pembangunan pendidikan nasional. Namun penelitian-penelitian tersebut cenderung bergerak 

pada tataran konseptual makro tanpa mengelaborasi bagaimana nilai afektif bekerja secara 

konkret dalam komunitas budaya tertentu. Sementara itu, penelitian Yusuf dkk. (2025)) melalui 

pendekatan Dolanan Village menampilkan bahwa ruang budaya tradisional dapat menjadi 

mekanisme efektif revitalisasi perilaku positif pada anak generasi Alpha—menunjukkan bahwa 

praktik budaya dapat menjadi kurikulum afektif alternatif yang hidup dan adaptif. Temuan ini 

dipertegas oleh studi Rubilar et al., (2023) yang memperlihatkan keberhasilan pembelajaran 

sosial-emosional dalam komunitas Mapuche dalam meningkatkan rasa percaya diri dan identitas 

sosial anak, menggarisbawahi bahwa pendidikan afektif paling efektif ketika berakar pada budaya 

komunitas itu sendiri. 



Fatimah Depi Susanty: Pendidikan Afektif dalam Adat Melayu Riau…… 

  

          

 205  

Melalui keseluruhan kajian tersebut tampak bahwa walaupun terdapat perhatian signifikan 

pada pendidikan afektif, pengembangan empati, dan peran budaya dalam SEL, belum ada 

penelitian yang secara khusus memposisikan adat Melayu Riau—dengan struktur ritual, 

simbolisme, dan tradisi lisannya—sebagai sistem pendidikan afektif yang terintegrasi dan 

berperan dalam pembentukan identitas kolektif. Penelitian-penelitian sebelumnya hanya 

menyentuh potensi budaya Melayu sebagai media pengenalan nilai, bukan sebagai kerangka 

pedagogis yang membentuk rasa dan moralitas secara sistemik. Karena itu, artikel ini hadir untuk 

mengisi celah tersebut dengan menawarkan analisis yang memposisikan adat Melayu Riau 

sebagai pedagogi afektif, yaitu kurikulum kultural yang membentuk cara masyarakat memahami 

diri, relasi, dan identitasnya melalui simbol, ritual, dan pengalaman komunal. 

  

KERANGKA TEORETIS 

Pembahasan mengenai pendidikan afektif dalam konteks budaya tidak dapat dilepaskan dari 

kerangka teoretis mengenai perkembangan emosi, nilai, dan identitas. Dalam kajian pendidikan, 

pendidikan afektif dipahami sebagai proses internalisasi rasa, sikap, sensitivitas moral, dan 

kualitas batin yang memungkinkan seseorang memaknai dirinya dan dunia sosialnya secara lebih 

manusiawi. Teori perkembangan afeksi, seperti yang dikemukakan oleh Goleman dalam gagasan 

kecerdasan emosional, menekankan bahwa kompetensi afektif tidak lahir secara otomatis, tetapi 

dibentuk melalui interaksi antara pengalaman, lingkungan sosial, dan sistem nilai yang terus 

hidup dalam suatu komunitas (Goleman, 1995, 1996). Dengan demikian, pendidikan afektif 

bukan hanya persoalan menanamkan emosi positif, tetapi tentang membangun struktur makna 

yang mengakar dan bertahan. 

Dalam perspektif sosiokultural, pendidikan afektif dipandang sebagai praktik yang terjalin 

erat dengan budaya—bahkan tidak mungkin dipahami tanpa memahami budaya yang 

melahirkannya. Vygotsky (2019)menegaskan bahwa fungsi-fungsi psikologis tingkat tinggi 

dibangun melalui mediasi simbolik dan praktik sosial; dari sinilah posisi budaya menjadi penting. 

Nilai, norma, dan tradisi bukan sekadar ornamen identitas, tetapi perangkat pedagogis yang 

membentuk cara seseorang merasakan, merespons, dan berelasi. Dengan kata lain, budaya adalah 

kurikulum afektif yang hidup. Dalam masyarakat adat di berbagai belahan dunia, nilai afektif 

kerap diajarkan bukan melalui instruksi formal, tetapi lewat ritual, narasi, simbol, dan 

pengalaman bersama. Hal ini sejalan dengan konsep community-engaged learning dalam kajian 

Indigenous SEL, yang menekankan bahwa perkembangan sosial-emosional paling efektif ketika 

tertanam dalam pengalaman kultural yang bermakna. 

Teori identitas budaya juga relevan untuk memahami bagaimana adat Melayu Riau menjadi 

ruang pembentukan afeksi. Stuart Hall (2021)melihat identitas sebagai proses yang selalu 

terbentuk dalam dialog antara masa lalu, narasi kolektif, dan pengalaman kekinian. Sementara 

itu, teori survivance (Vizenor) menegaskan bahwa budaya adat tidak hanya mempertahankan 

tradisi, tetapi secara aktif menegosiasi martabat, rasa keberlanjutan, dan makna emosional sebuah 

komunitas. Dalam konteks Melayu Riau, identitas tidak dibangun hanya melalui penguasaan 

bahasa atau pengenalan simbol-simbol adat, melainkan melalui pembatinan nilai seperti budi, 

adab, malu, takzim, dan rendah hati—nilai-nilai yang bersifat afektif sekaligus etis. 

Kerangka teori mengenai nilai dan moralitas membantu memperlihatkan bagaimana adat 

bukan hanya memuat pengetahuan normatif, tetapi juga membimbing pembentukan kepekaan 

batin. Teori pendidikan moral berbasis kebajikan (virtue ethics), seperti yang berakar pada 

Aristoteles dan kini dikembangkan oleh Noddings (2012) dalam etika kepedulian, menekankan 

bahwa nilai-nilai kebajikan berkembang melalui habituasi emosional, bukan sekadar instruksi 

kognitif. Pada titik ini, adat Melayu Riau—dengan pantun, petatah-petitih, tata upacara, gesture 

tubuh, dan relasi hierarkis yang penuh kesantunan—dapat dibaca sebagai mekanisme 



Nusantara: Jurnal for Southeast Asian Islamic Studies  

 

  
 206    

pembiasaan afektif yang membentuk keselarasan antara kemampuan merasakan, berempati, dan 

bertindak secara etis. 

Selain itu, teori antropologi simbolik (Geertz, 1974) memberikan dasar untuk memahami 

bahwa setiap ritual, upacara, dan praktik kultural Melayu mengandung “teks kultural” yang 

berfungsi sebagai panduan emosional. Simbol tidak hanya memberi makna, tetapi juga 

membentuk rasa. Misalnya, konsep adat bersendikan syarak, syarak bersendikan Kitabullah bukan 

hanya prinsip normatif, tetapi juga mengandung orientasi afektif: rasa hormat, keteduhan, dan 

kesadaran moral yang dibangun melalui repetisi simbolik dalam kehidupan sehari-hari. Dengan 

demikian, adat Melayu Riau dapat dianalisis sebagai sistem semiotik afektif, yakni perangkat simbol 

yang membentuk struktur kesadaran emosional masyarakatnya. 

Akhirnya, teori pendidikan berbasis kearifan lokal (local wisdom pedagogy) memberikan 

landasan bahwa tradisi dan budaya setempat bukan sekadar bahan ajar, tetapi modal pedagogis yang 

dapat menjadi basis pembentukan karakter dan identitas. Pendekatan ini menolak pandangan 

bahwa pendidikan afektif harus identik dengan kurikulum formal modern; sebaliknya, ia 

menempatkan komunitas dan tradisi sebagai sumber belajar yang otentik. Dalam kerangka inilah 

pendidikan afektif Melayu Riau dapat dipahami sebagai praktik pedagogis yang memadukan nilai, 

pengalaman, rasa, dan identitas melalui mekanisme budaya yang telah teruji lintas generasi. 

Dengan memadukan seluruh kerangka teoritis tersebut, jelas bahwa pendidikan afektif 
dalam adat Melayu Riau bukan hanya fenomena budaya, tetapi sebuah sistem pedagogis yang 
kompleks, multimodal, dan berlapis—yang bekerja melalui simbol, ritual, narasi, dan relasi sosial 
untuk membentuk identitas emosional dan moral masyarakatnya. 

 

METODE  

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain etnografi-kultural (Sahar, 2019), 

karena pendidikan afektif dalam adat Melayu Riau tidak dapat dipahami hanya melalui teks atau 

doktrin normatif, tetapi melalui praktik hidup, simbol, dan interaksi sosial yang membentuk 

pengalaman emosional kolektif. Pendekatan ini memungkinkan peneliti menangkap bagaimana 

nilai-nilai seperti budi, marwah, hormat, serta tata perasaan dibentuk dan diwariskan melalui 

prosesi adat, tradisi lisan, dan ruang sosial komunitas. Etnografi dipilih bukan untuk merekam 

budaya sebagai artefak yang statis, tetapi sebagai sistem makna yang terus dinegosiasikan oleh 

masyarakat, sehingga relevan untuk menjelaskan dinamika pendidikan afektif yang bersifat 

situasional, relasional, dan performatif. 

Pengumpulan data dilakukan melalui tiga teknik utama: studi dokumentasi budaya, 

observasi partisipan, dan wawancara mendalam. Studi dokumentasi mencakup analisis teks 

pantun, syair, petatah-petitih, serta naskah Tunjuk Ajar Melayu yang memuat nilai dan prinsip 

etika. Observasi dilakukan pada rangkaian upacara adat seperti merisik, meminang, berinai, dan 

kenduri, dengan fokus pada simbol, gestur, warna, dan tata interaksi yang mengandung dimensi 

pedagogis afektif. Sementara itu, wawancara dilakukan dengan tokoh adat, budayawan, pelaku 

seni, guru, serta generasi muda untuk menggali makna yang mereka pahami dan rasakan terkait 

pendidikan afektif dalam adat Melayu. Kombinasi ketiga teknik ini memungkinkan triangulasi 

yang memperkuat kedalaman dan keandalan temuan. 

Analisis data dilakukan melalui pendekatan analisis isi tematik dan semiotika budaya. 

Analisis tematik digunakan untuk mengidentifikasi pola nilai dan struktur afektif dalam tuturan 

adat maupun narasi responden, sedangkan semiotika—khususnya model Peircean dan 

Barthesian—digunakan untuk menafsirkan makna simbolik dalam prosesi adat, warna busana, 

motif kain, serta tata gerak dalam seni pertunjukan. Validitas ditopang oleh member-checking 

dan cross-interpretation dengan tokoh budaya lokal, memastikan bahwa interpretasi peneliti 

selaras dengan perspektif komunitas. Dengan metode ini, penelitian diharapkan mampu 



Fatimah Depi Susanty: Pendidikan Afektif dalam Adat Melayu Riau…… 

  

          

 207  

mengungkap bagaimana adat Melayu Riau bekerja sebagai sistem pendidikan afektif yang 

membentuk identitas moral, emosional, dan sosial masyarakatnya. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN  

Struktur Pendidikan Afektif dalam Tradisi dan Prosesi Adat Melayu Riau 

Hasil observasi terhadap prosesi adat—mulai dari merisik, meminang, berinai, hingga ke 

pelaminan—menunjukkan bahwa pendidikan afektif dalam budaya Melayu Riau beroperasi 

melalui struktur simbolik yang sistematis. Dalam rangkaian merisik, misalnya, penekanan tidak 

hanya pada teknis penyelidikan latar calon pasangan, tetapi pada latihan mengelola perasaan: 

menahan diri, menjaga tutur, serta mengedepankan marwah keluarga. Prinsip “adat bersendikan 

syarak, syarak bersendikan kitabullah” tampak bukan hanya sebagai slogan normatif, tetapi sebagai 

kerangka afektif yang mengatur cara individu mengekspresikan cinta dalam relasi sosial. 

Simbol-simbol adat yang tampak di lapangan mempertegas fungsi pedagogis tersebut. 

Warna kuning keemasan pada busana pengantin dan dekorasi pelaminan, sebagaimana dicatat 

dalam Tunjuk Ajar Melayu ((Efendy, 2004)), dipahami sebagai lambang kemuliaan, amanah, dan 

tanggung jawab emosional dalam membina rumah tangga. Motif pucuk rebung yang sering muncul 

pada kain songket menandakan pertumbuhan moral dan kelembutan budi; sementara motif 

tampuk manggis mengajarkan bahwa keindahan luar mesti sejalan dengan keteguhan hati dan 

kesopanan batin. Temuan lapangan ini konsisten dengan teori semiotika budaya (Hall, 2021; Rai 

& Mahadian, 2017) yang melihat simbol sebagai wahana pembentukan afeksi kolektif. 

Dari perspektif pendidikan, struktur adat Melayu Riau mengungkap bahwa proses 

pembentukan emosi dan karakter tidak terjadi melalui pengajaran langsung, tetapi melalui 

pengalaman sosial yang berulang, simbolik, dan relasional. Pola ini sejalan dengan pendekatan 

community-based social emotional learning (SEL) sebagaimana dijelaskan oleh Dobia & Roffey (2017) 

dan Sun et al. (2022), yang menekankan bahwa perkembangan afeksi paling efektif ketika 

ditanamkan melalui ruang budaya yang hidup—bukan sekadar modul instruksional. Dalam 

konteks Melayu Riau, ruang budaya itu adalah keluarga besar, balai adat, gelanggang seni, dan 

prosesi ritual yang membentuk “situasi belajar” yang tidak diucapkan, tetapi dirasakan. Hal ini 

menunjukkan bahwa adat bukan sekadar struktur normatif, melainkan ekologi afektif yang 

mengatur bagaimana seseorang memahami, merasakan, dan mengekspresikan cinta, hormat, dan 

tanggung jawab sosial. 

Nilai-nilai seperti malu, tahu diri, sabar, dan adat menghormati orang tua tidak diajarkan melalui 

ceramah moral, tetapi melalui partisipasi dalam tindakan simbolik: anak yang diajak menyaksikan 

prosesi merisik, remaja yang diberi tugas kecil membantu kenduri, atau pemuda yang belajar zapin 

dengan aturan tubuh yang tertib dan tidak berlebihan. Setiap tindakan adalah latihan emosi; 

setiap gerak adalah bahasa rasa. Seperti yang diuraikan oleh Tenas Effendy, adat Melayu 

“mengajar rasa sebelum mengajar kata,” menandakan bahwa regulasi emosi dipelajari melalui 

pengalaman embodied, bukan kognisi semata. Dengan demikian, rasa malu bukan sekadar emosi 

negatif, melainkan perangkat pengatur diri yang menjaga hubungan; begitu pula sabar, bukan 

sekadar kesediaan menunda, tetapi bentuk kematangan afektif yang menghargai proses dan ritme 

kehidupan. 

Dalam kerangka semiotika budaya, simbol dan tindakan adat ini memproduksi sistem 

tanda yang menata afeksi kolektif. Warna kuning pada pelaminan mendorong rasa hormat, motif 

pucuk rebung menanamkan kesadaran tentang pertumbuhan moral, sementara kain balapak, 

sirih pinang, dan gerak zapin menciptakan ruang interaksi yang mengajarkan keselarasan. 

Keselarasan inilah yang oleh masyarakat Melayu disebut adat bersendi budi—sebuah pandangan 

bahwa keindahan perasaan harus berpadu dengan ketertiban sosial. Ketika individu menjalani 



Nusantara: Jurnal for Southeast Asian Islamic Studies  

 

  
 208    

ritual dengan tertib, ia belajar bahwa emosinya bukan hanya miliknya sendiri, tetapi terkait 

dengan keseimbangan keluarga, kampung, dan masyarakat. 

Karena itulah struktur adat Melayu dapat dipahami sebagai “kurikulum afektif” yang tidak 

tersusun dalam buku pelajaran, tetapi dalam pengalaman sosial yang berulang. Kurikulum ini 

dibentuk oleh tiga pilar utama: (1) simbol yang mengajak peserta membaca makna; (2) tindakan 

ritual yang melatih tubuh dan rasa; dan (3) relasi sosial yang menanamkan tanggung jawab 

emosional. Ketiga elemen ini bekerja secara simultan, menjadikan adat Melayu Riau bukan hanya 

sistem budaya, tetapi sistem pendidikan emosional intergenerasional yang efektif, berkelanjutan, 

dan kontekstual. 

Nilai-Nilai Afektif: Budi, Marwah, dan Etika Perasaan 

Analisis dokumen budaya—pantun, syair, petatah-petitih, serta karya Tenas Effendy—

menunjukkan pola nilai afektif yang konsisten. Pantun-pantun nasihat seperti “Kalau roboh kota 

Melaka, papan di Jawa saya dirikan; kalau sungguh bagai dikata, bahasa dan budi jadi pegangan” 

mengandung ajaran bahwa cinta bukan semata ikatan emosional, tetapi kesediaan menjaga tutur 

dan martabat. Demikian pula petatah-petitih Melayu yang berbunyi “Kalau sayang kepada bunga, 

jangan dipetik kelopaknya” menjadi pedoman etika afektif yang menekankan kesabaran, 

penghormatan, dan batas interaksi. 

Nilai budi dalam kebudayaan Melayu merupakan fondasi yang menyatukan dimensi nalar 

(akal) dan dimensi rasa (perasaan), sehingga menjadi inti dari proses pendidikan afektif. Dalam 

kerangka ini, budi bukan sekadar moralitas abstrak, tetapi cara mengatur sensitivitas, tata rasa, 

dan kedalaman empati seseorang (Mulyadi, 2019; Natuna, 2013). Karena itu, ekspresi cinta—

baik dalam hubungan keluarga, sosial, maupun percintaan—diatur oleh prinsip keseimbangan: 

tidak berlebihan, tidak memalukan keluarga, dan tidak merusak marwah. Aturan-aturan halus ini 

bukan bentuk pengekangan, tetapi cara adat menjaga kualitas hubungan agar tetap terhormat 

dan saling menguatkan. Sebagaimana digambarkan dalam etika kepedulian Noddings (2003), 

relasi yang sehat dibangun atas dasar perhatian, tanggapan emosional, dan tanggung jawab 

antarpihak. Dengan kata lain, budi berfungsi sebagai perangkat kultural yang membimbing 

bagaimana seseorang merasakan—bukan hanya berpikir—dalam menjalin hubungan. 

Sementara itu, nilai marwah berperan sebagai mekanisme pengendali afektif yang 

mengaitkan rasa pribadi dengan konsekuensi sosial. Marwah mengajarkan bahwa setiap tindakan 

emosional memiliki dampak terhadap citra diri, keluarga, dan komunitas. Ia bukan sekadar 

konsep kehormatan dalam makna formal, tetapi sistem regulasi emosi yang membuat individu 

mempertimbangkan kembali intensitas dan cara mengungkapkan perasaan. Dalam banyak 

praktik adat Melayu, aturan mengenai sopan santun, tutur kata, gestur tubuh, bahkan cara 

menundukkan kepala ketika berbicara kepada orang tua, merefleksikan bagaimana marwah 

bekerja sebagai kerangka etik yang memandu perasaan dengan penuh kesadaran. Dengan 

demikian, marwah tidak menekan ekspresi emosi, tetapi mengarahkan agar emosi itu 

meneguhkan hubungan, bukan merusaknya. 

Kerangka nilai budi dan marwah ini selaras dengan pandangan cultural identity formation yang 

dikemukakan Hall (1990), yang menyatakan bahwa identitas individu—termasuk identitas 

emosional—selalu terbentuk melalui interaksi antara pengalaman pribadi dengan norma, simbol, 

dan ekspektasi kolektif. Dalam konteks Melayu Riau, identitas emosional seseorang tidak 

terpisah dari nilai komunitasnya: rasa hormat lahir dari partisipasi dalam adat; rasa cinta dibentuk 

oleh tata krama; rasa malu dipengaruhi oleh pandangan keluarga dan masyarakat. Simbol-simbol 

adat, seperti pelaminan kuning, sirih pinang, atau aturan menari zapin, tidak hanya menghadirkan 

estetika, tetapi juga memproduksi rasa tertentu—rasa hormat, teduh, tertib, atau segan. Melalui 

proses inilah, nilai budi dan marwah membentuk identitas emosional yang khas: peka terhadap 

relasi, berorientasi pada harmoni, dan sadar terhadap tanggung jawab sosial dalam setiap 

tindakan afektif. 



Fatimah Depi Susanty: Pendidikan Afektif dalam Adat Melayu Riau…… 

  

          

 209  

Hasil interpretasi ini didukung oleh penelitian lokal seperti Sitorus et al. (2025), yang 

menunjukkan bahwa pantun dan aktivitas berbasis budaya efektif menanamkan nilai-nilai 

kesopanan, hormat, dan kebanggaan identitas. Kajian mengenai kurikulum emosional (Wijayanti 

& Fauzi, 2024) juga menegaskan bahwa nilai-nilai emosional yang ditanamkan melalui konteks 

budaya dapat memperkuat regulasi emosi dan karakter sosial anak. Dengan demikian, pedagogi 

afektif dalam adat Melayu Riau bukan hanya tradisi warisan, tetapi mekanisme pendidikan 

emosional yang terstruktur dan relevan secara psikologis. 

Pembentukan Identitas: Dari Ritual ke Kehidupan Sosial Kontemporer 

Wawancara dengan tokoh adat, pelaku seni, guru, dan generasi muda memperlihatkan 

bahwa nilai afektif Melayu tidak hilang, tetapi mengalami transformasi. Para tetua adat 

menegaskan bahwa prinsip “adat mendidik rasa sebelum kata” masih diterapkan dalam konteks 

keluarga dan komunitas. Mereka menganggap bahwa anak-anak tetap dibimbing melalui pantun, 

larik nasihat, dan simulasi peran dalam acara adat. Namun, generasi muda memaknai nilai 

tersebut lebih sebagai pedoman fleksibel daripada kewajiban absolut. 

Sebagian besar responden muda menyatakan bahwa kesopanan, menjaga marwah, dan 

menghormati orang tua masih relevan, tetapi bentuk ekspresinya kini berubah. Mereka 

menggunakan media digital untuk mengungkapkan perasaan, tetapi tetap menghindari tindakan 

yang dianggap “memalukan keluarga”—suatu bentuk internalisasi nilai yang diakui pula dalam 

studi SEL yang menekankan pentingnya culturally anchored emotional norms (Rubilar et al., 2023). 

Dengan kata lain, generasi muda mengadaptasi nilai tradisional ke dalam konteks modern tanpa 

melepaskan akar afektifnya. 

Fenomena ini sejalan dengan literatur mengenai survivance, yakni bertahannya identitas 

budaya bukan melalui konservasi pasif, tetapi melalui kreativitas, adaptasi, dan negosiasi makna 

(Vizenor, 2008). Dalam konteks Melayu Riau, proses survivance tampak pada cara adat tidak lagi 

diposisikan sebagai seperangkat aturan yang kaku, melainkan sebagai kerangka etika yang dapat 

dinegosiasi sesuai kebutuhan generasi baru. Pergeseran ini bukan berarti hilangnya otoritas adat, 

tetapi transformasi fungsi: dari regulasi normatif menuju dialog nilai (Hajar et al., 2024). 

Misalnya, dalam sejumlah keluarga informan di Pekanbaru dan Siak, prosesi merisik dan 

meminang mulai dipersingkat atau disesuaikan, namun esensi penghormatan kepada keluarga 

perempuan tetap dipertahankan. Hal ini mencerminkan bagaimana adat masih memberi arah 

emosional, tetapi memberi ruang bagi fleksibilitas tanpa merusak marwah. 

Proses adaptif tersebut memperlihatkan bahwa pendidikan afektif Melayu tetap bekerja 

melalui jalur-jalur baru yang relevan dengan kehidupan kontemporer. Di sekolah-sekolah yang 

menerapkan kurikulum berbasis kearifan lokal, pantun digunakan untuk membentuk sikap 

santun dan percaya diri, sementara tarian zapin menjadi sarana internalisasi nilai kerja sama, 

keseimbangan, dan ketertiban (Hafid Arofat & Siti Kussuji Indrastuti, 2022). Di ranah digital, 

munculnya konten kreatif—seperti pantun pendek di TikTok atau interpretasi zapin di 

Instagram—menunjukkan bagaimana generasi muda mereproduksi nilai afektif Melayu dalam 

bentuk estetika baru yang lebih spontan dan ekspresif, namun tetap mengandung unsur budi 

dan marwah. Dengan demikian, survivance tidak hanya menjaga keberlanjutan budaya, tetapi juga 

menghidupkan kembali fungsi afektif adat dalam ruang-ruang sosial yang terus berubah. 

Pada titik ini, terlihat bahwa adat Melayu Riau bertransformasi menjadi sistem pendidikan 

afektif yang dialogis dan transgenerasional. Ia tetap menata rasa dan relasi melalui simbol, ritus, 

dan bahasa budaya, namun kini beroperasi dalam lanskap sosial yang lebih plural dan digital. 

Mekanisme ini sesuai dengan logika cultural identity formation (Hall, 1990), di mana identitas tidak 

bersifat statis, melainkan terus dibentuk melalui interaksi antara tradisi dan pengalaman 

kontemporer. Dengan kata lain, survivance dalam adat Melayu bukan hanya mempertahankan 

identitas, tetapi juga memastikan bahwa nilai afektif seperti kesopanan, empati, tanggung jawab, 



Nusantara: Jurnal for Southeast Asian Islamic Studies  

 

  
 210    

dan penghormatan tetap berfungsi sebagai fondasi emosional dalam kehidupan generasi muda 

masa kini. 

 

PENUTUP  

Kajian ini menunjukkan bahwa adat Melayu Riau berfungsi sebagai sistem pendidikan afektif 

yang terstruktur, berlapis, dan berorientasi pada pembentukan identitas. Melalui prosesi adat, 

simbol-simbol budaya, serta praktik sosial seperti pantun, zapin, dan ritus kekeluargaan, 

masyarakat Melayu menata dan mentransmisikan nilai emosional seperti budi, malu, tahu diri, 

marwah, hormat kepada orang tua, dan tanggung jawab sosial. Nilai-nilai ini tidak diajarkan 

secara verbal-doktrinal, melainkan dilekatkan dalam pengalaman kultural yang membentuk cara 

individu merasakan, menimbang, dan mengekspresikan cinta, empati, serta komitmen sosial. 

Temuan lapangan memperlihatkan bahwa struktur pendidikan afektif ini tetap bertahan, 

namun mengalami proses negosiasi seiring perubahan gaya hidup, teknologi, dan orientasi 

generasi muda. Meskipun cara dan media ekspresinya berubah—mulai dari ritual keluarga hingga 

konten digital—substansi nilai tetap hidup melalui kreativitas, adaptasi, dan survivance. Dengan 

demikian, adat Melayu Riau bukan hanya warisan budaya, tetapi juga mekanisme pendidikan 

emosional yang dinamis dan relevan untuk membentuk identitas, etika relasi, serta sensitivitas 

sosial dalam konteks modern. 

Kajian ini menegaskan perlunya penguatan pendidikan afektif berbasis budaya lokal 
sebagai sumber pedagogi yang tidak hanya mengembangkan kecerdasan emosional, tetapi juga 
membangun jejaring identitas dan kohesi sosial dalam masyarakat multicultural. 

 

 

 

DAFTAR PUSTAKA  

   

Abdillah, N. (2019). Grand Design Pendidikan Karakter Menuju Kecerdasan Emosional 

Spiritual. Fikroh: Jurnal Pemikiran Dan Pendidikan Islam, 12(1). 

https://doi.org/10.37812/fikroh.v12i1.39 

Darmadji, A. (2011). Urgensi Ranah Afektif Dalam Evaluasi Pendidikan Agama Islam Di 

Perguruan Tinggi. Unisia, 33(74). https://doi.org/10.20885/unisia.vol33.iss74.art7 

Dobia, B., & Roffey, S. (2017). Respect for culture-social and emotional learning with aboriginal 

and torres strait islander youth. In Social and Emotional Learning in Australia and the Asia-

Pacific: Perspectives, Programs and Approaches. https://doi.org/10.1007/978-981-10-3394-0_17 

Efendy, T. (2004). Tunjuk Ajar Melayu Riau. ADICITA KARYA NUSA. 

Fuadi, N. (2018). Urgensi ranah afektif dalam pendidikan. ITQAN, 9(1). 

Geertz, H. (1974). The Vocabulary of Emotion: A Study of Javanese Socialization Processes. In 

Culture and Personality - Contemporary Readings. 

Goleman, D. (1995). Daniel Goleman’s five components of emotional intelligence. In 2009. 

Goleman, D. (1996). Kecerdasan Emosional. Gramedia Pustaka Utama. 

Hafid Arofat, Moch., & Siti Kussuji Indrastuti, N. (2022). Pantun dan Mantra dalam Upacara 

Menumbai di Kabupaten Pelalawan, Provinsi Riau: Kajian Komposisi, Transmisi, dan 

Fungsi. Jurnal Multidisiplin Indonesia, 1(3). https://doi.org/10.58344/jmi.v1i3.97 



Fatimah Depi Susanty: Pendidikan Afektif dalam Adat Melayu Riau…… 

  

          

 211  

Hajar, I., Indriyanto, K., & Syahfitri, D. (2024). Representasi Nilai Kearifan Lokal pada Pantun 

Melayu Deli dan Pelestariannya Melalui Telangkai. GERAM, 12(2), 115–125. 

https://doi.org/10.25299/geram.2024.21286 

Hall, S. (2021). Cultural identity and diaspora. In Contemporary Postcolonial Theory: A Reader. 

https://doi.org/10.4324/9781003135593-8 

Made Saihu. (2019). “Pendidikan Karakter Berbasis Kearifan Lokal (Studi Di Jembrana Bali). 

Edukasi Islami: Jurnal Pendidikan Islam, 8(1). 

Malik, A. (2019). Karya Raja Ali Haji sebagai sumber pendidikan karakter. Prosiding Seminar 

Bahasa Dan Sastra Indonesia, 2(1). 

Mulyadi. (2019). TUNJUK AJAR MELAYU; Warisan Nilai Pada Bait-Bait Syair Gurindam Dua 

Belas Raja Ali Haji. Madania: Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman, 8(2). 

https://doi.org/10.24014/jiik.v8i2.6139 

Natuna, U. (2013). Restorasi Tamadun Melayu: Suatu Upaya Membangun Karakter dan 

Kenunggulan PTAIS. Jurnal Madania, 3(1). 

Noddings, N. (2012). The language of care ethics. Knowledge Quest, 40(4). 

Rai, I. G. A., & Mahadian, A. B. (2017). Representasi Ahok Dalam Kasus Penistaan Agama Pada 

Surat Kabar Berdasarkan Analisis Semiotika Roland Barthes. Jurnal Ilmu Komunikasi, 4(1). 

Rizni Ramadhani, Lady Shania Wulandari, & Hawa Ihsani. (2024). Pendidikan Hati Bagi Anak. 

IHSANIKA : Jurnal Pendidikan Agama Islam, 2(4), 219–224. 

https://doi.org/10.59841/ihsanika.v2i4.1972 

Rubilar, Y., Cachón, J., & Castro, M. (2023). Impacto de un programa de aprendizaje 

socioemocional en la autoestima de los escolares pertenecientes a comunidades educativas 

interculturales Mapuches en la región de la Araucanía-Chile. Revista Ibero-Americana de 

Estudos Em Educação, e023013. https://doi.org/10.21723/riaee.v18i00.17689 

Safiqo, T. (2020). Pendidikan Afektif Dan Penerapannya Dalam Pembelajaran Di Sekolah. 

Tasyri` : Jurnal Tarbiyah-Syari`ah-Islamiyah, 27(2). https://doi.org/10.52166/tasyri.v27i2.99 

Sahar, S. (2019). Kebudayaan Simbolik Etnografi Religi Victor Turner. Sosioreligius, 2(4). 

Salhe Ntasia Sitorus, Putri Cahyati, Dwi Rosalinda, Lola Novia Ayuni, Refazatun Nafisa, Chelia 

Bestari Manik, Ely Kusuma, Aulia Indri Putri Anggraini, & Nadine Alya Putri. (2025). 

Sosialisasi Kearifan Lokal Budaya Melayu Lewat Pantun dan Kegiatan Mewarnai Rumah 

Adat Melayu. Jurnal Pengabdian Masyarakat Dan Riset Pendidikan, 4(1), 2159–2165. 

https://doi.org/10.31004/jerkin.v4i1.1872 

Setyami, I. (2021). Pendidikan Karakter dalam Sastra Lisan Betawol. Deiksis, 13(3). 

https://doi.org/10.30998/deiksis.v13i3.8334 

Sun, J., Goforth, A. N., Nichols, L. M., Violante, A., Christopher, K., Howlett, R., Hogenson, 

D., & Graham, N. (2022). Building a space to dream: Supporting indigenous children’s 

survivance through community‐engaged social and emotional learning. Child Development, 

93(3), 699–716. https://doi.org/10.1111/cdev.13786 

Taqiyah, N. A., & Yasri, H. L. (2021). The Effect of Social Studies Learning to the Empathy of 

Class VIII Students. Proceedings of the International Conference on Engineering, Technology and Social 

Science (ICONETOS 2020), 529. https://doi.org/10.2991/assehr.k.210421.076 

Vygotsky, L. S. (2019). Interaction between Learning and Development. In Mind in Society. 

https://doi.org/10.2307/j.ctvjf9vz4.11 



Nusantara: Jurnal for Southeast Asian Islamic Studies  

 

  
 212    

Wijayanti, C. M., & Fauzi, F. (2024). Dampak Positif Kurikulum Emosional Pada Perkembangan 

Emosional Anak Usia Dini. PAUDIA : Jurnal Penelitian Dalam Bidang Pendidikan Anak Usia 

Dini, 13(1), 74–82. https://doi.org/10.26877/paudia.v13i1.15629 

Wulandari, R. A. (2015). Sastra dalam Pembentukan Karakter Siswa. Jurnal Edukasi Kultura, 2(2). 

Yusuf, M., Utama, F., & Rachmad, Y. E. (2025). Revitalizing Positive Behavior through the 

Dolanan Village Concept: An Alternative for Early Childhood Socio-emotional 

Development in the Alpha Generation Era. Journal of Childhood Development, 5(1), 22–40. 

https://doi.org/10.25217/jcd.v5i1.5189 

  


