
E-ISSN: 2807-1301   
Vol. 21, No. 2, Juli – Desember 2025   
DOI: 10.24014/nusantara.v20i1.38562     Jurnal for Southeast Asian Islamic Studies  

 

 

Published by Institute for Southeast Asian Islamic Studies (ISAIS) 
UIN Sultan Syarif  Kasim Riau, Indonesia 

https://ejournal.uin-suska.ac.id/index.php/nusantara/index   

DARI PANTUN KE PELAMINAN: 
Jejak Kurikulum Cinta dalam Hidup Orang Melayu 

 
 
Zulkifli M. Nuh,1* Sri Mawarti,2 Alimuddin Hassan Palawa,3 

1,3 Fakultas Tarbiyah dan Keguruan Universitas Islam Negeri Sultan Syarif  Kasim Riau, Indonesia; 
2 Pengawas Madrasah Tingkat Tsanawiyah Kementrian Agama Kota Pekanbaru, Indonesia; 
* srimawarti66@gmail.com of  the corresponding author 

 

 Abstract  

  

  

  

  

This study explores how the oral tradition and ceremonial practices of  the Malay people of  Riau 

function as a “curriculum of  love”—a system of  affective and ethical teaching transmitted through 

pantun poetry, syair, zapin songs, and wedding rituals. Using a qualitative ethnographic approach 

that includes observation, cultural text analysis, and interviews with youth and cultural 

practitioners, the study reveals that Malay expressions of  love are not merely aesthetic forms but 

moral frameworks that guide emotional conduct and social relationships. Pantun and syair instill 

values of  politeness, patience, and commitment, while ritual practices materialize these ideals 

through symbolic uses of  color, motif, movement, and ceremonial structure. Findings also show that 

contemporary youth do not abandon traditional values; rather, they renegotiate them through 

modern media and lifestyles. Thus, the Malay curriculum of  love endures in adaptive forms that 

remain culturally meaningful. This research demonstrates that affective education in Riau Malay 

culture arises through the dynamic interplay of  speech, symbolism, and cultural practice. 

Keywords  Curriculum of  love; pantun; zapin; cultural values; ethnography, Riau Malay 

   

Abstrak  

  

  

  

  

Penelitian ini mengkaji bagaimana tradisi lisan dan ritual adat Melayu Riau berfungsi sebagai 

“kurikulum cinta,” yakni seperangkat ajaran afektif  dan etis yang diwariskan melalui pantun, 

syair, lagu zapin, dan prosesi adat pernikahan. Dengan pendekatan kualitatif-etnografis melalui 

observasi, analisis teks budaya, serta wawancara dengan generasi muda dan tokoh budaya, 

penelitian ini menemukan bahwa nilai-nilai cinta dalam budaya Melayu tidak hanya hadir 

sebagai ekspresi estetis, tetapi sebagai struktur moral yang membentuk cara masyarakat 

memahami, merasakan, dan menjalankan hubungan. Pantun dan syair menanamkan 

kesopanan, kesabaran, dan komitmen; sementara prosesi adat mematerialkan nilai-nilai tersebut 

melalui simbol warna, motif, gerak, dan tata upacara. Temuan ini juga menunjukkan bahwa 

generasi muda tidak meninggalkan nilai tradisi, tetapi menegosiasikannya dengan media dan 

gaya hidup modern, sehingga kurikulum cinta Melayu tetap relevan dalam bentuk yang lebih 

adaptif. Penelitian ini menegaskan bahwa pendidikan afektif  Melayu Riau bekerja melalui 

hubungan erat antara tutur, simbol, dan praktik budaya. 

Kata Kunci  Kurikulum cinta; pantun; zapin; nilai budaya; etnografi; Melayu Riau 

  

PENDAHULUAN  

Dalam kebudayaan Melayu, cinta bukan sekadar perasaan personal, tetapi sebuah sistem 

pengetahuan sosial yang membentuk perilaku, etika, dan relasi antarmanusia (Amrizal, 2013; 

ElShirazy, 2012). Di dalam masyarakat Melayu Riau, pengetahuan tentang cara mencintai, 

menjaga hubungan, hingga menjalani pernikahan, tidak diajarkan melalui instruksi formal, 

melainkan melalui tradisi lisan dan seni yang diwariskan turun-temurun. Pantun, syair, lagu 

zapin, dan nyanyian rakyat bukan hanya produk estetis, tetapi juga ruang pedagogis tempat 

https://ejournal.uin/
https://ejournal.uin/
https://ejournal.uin-suska.ac.id/index.php/nusantara/index
https://ejournal.uin-suska.ac.id/index.php/nusantara/index
mailto:srimawarti66@gmail.com


Nusantara: Jurnal for Southeast Asian Islamic Studies  

 

  
 192    

nilai-nilai afektif  diproduksi, dibentuk, dan ditransmisikan (Nurdian et al., 2021). Begitu pula 

simbol-simbol dalam pakaian adat, pilihan warna, serta prosesi pernikahan, mengandung pesan 

tersirat yang mengarahkan individu memahami batasan, etika, dan sikap dalam mencintai. 

Seluruhnya membentuk apa yang dapat disebut sebagai “kurikulum cinta”, yaitu seperangkat 

nilai dan pengetahuan emosional yang dibangun oleh masyarakat dan dijalankan melalui 

berbagai medium budaya (Mustika & Isnaini, 2021).  

Urgensi menelaah kembali kurikulum cinta ini menjadi semakin penting di tengah 

perubahan sosial dan modernisasi yang melanda generasi muda Melayu Riau (Parwanti, dkk, 

2021). Tradisi lisan yang dulu menyatu dengan kehidupan sehari-hari kini bergeser menjadi 

artefak seremonial; pantun lebih sering dibacakan sebagai formalitas, syair jarang dijadikan 

medium nasihat, sementara lagu zapin kehilangan fungsi emosionalnya dan tinggal sebagai 

pertunjukan panggung (Konradus, 2018). Ketika tradisi mulai kehilangan ruang hidup, nilai-

nilai afektif  yang dikandungnya pun terancam terputus. Padahal tradisi tersebut memuat pola 

pendidikan emosional yang khas: bagaimana mengelola rindu, bagaimana menunjukkan kasih 

secara santun, bagaimana menjaga martabat dalam proses mendekati pasangan, dan bagaimana 

cinta harus sejalan dengan budi serta adat (Dahlan, 2004). Jika lapisan afektif  ini tidak dibaca 

kembali, masyarakat hanya akan melihat tradisi sebagai ritual tanpa makna, padahal di 

dalamnya tersimpan pengetahuan yang membentuk identitas Melayu itu sendiri.  

Berbagai kajian sebelumnya sebenarnya telah menggarisbawahi pentingnya tradisi lisan 

dan seni sebagai medium pendidikan nilai dalam masyarakat Indonesia. Rustina dan Suharnis, 

misalnya, menunjukkan bahwa tradisi lisan menyimpan fungsi pedagogis yang kuat, terutama 

dalam memperkuat pendidikan agama dan moral. Melalui cerita rakyat, petuah, dan ekspresi 

lisan lainnya, nilai-nilai keislaman ditanamkan tidak secara formal, tetapi melalui mekanisme 

simbolik dan emosional yang berakar kuat pada budaya lokal. Tradisi lisan, dalam pandangan 

mereka, merupakan bentuk kurikulum sosial yang mengajarkan bukan hanya doktrin, tetapi 

juga cara manusia memahami dan menghayati hubungan secara bermakna. Perspektif  ini 

memperlihatkan bahwa pendidikan nilai di berbagai komunitas Nusantara selalu bergerak 

melalui bahasa, simbol, dan emosi — sebuah pendekatan yang relevan untuk melihat jejak 

kurikulum cinta dalam budaya Melayu.  

Sejalan dengan itu, Harefa et al., (2024) menegaskan bahwa kearifan lokal, termasuk 

tradisi lisan dan praktik budaya, memiliki kekuatan untuk membentuk kecerdasan emosional 

dan sosial masyarakat. Mereka menekankan bahwa nilai-nilai lokal dapat memperkaya 

kurikulum pendidikan formal dan memberikan konteks emosional yang lebih kuat bagi 

pembelajaran. Tradisi lisan dianggap mampu menghubungkan peserta didik dengan sistem 

nilai yang hidup dalam masyarakatnya, sehingga pendidikan tidak hanya intelektual, tetapi juga 

afektif. Pandangan ini semakin menunjukkan bahwa dimensi emosi — termasuk cinta, kasih 

sayang, dan cara menjalin hubungan — tidak dapat dilepaskan dari budaya yang 

melingkupinya. Dalam konteks Melayu Riau, pantun cinta, syair, dan zapin juga bekerja sebagai 

teks yang memproduksi nilainilai afektif  serupa yang membentuk cara masyarakat memahami 

dan mengekspresikan cinta.  

Dalam ranah yang lebih luas, gagasan pendidikan multikultural yang dikemukakan oleh 

Reba dan Mataputun (2025) memberikan kerangka tambahan bahwa kekayaan tradisi lisan 

Indonesia seharusnya ditempatkan sebagai sumber penting dalam mengembangkan harmoni 

sosial dan pemahaman lintas budaya. Tradisi tidak hanya menyampaikan norma dan nilai lokal, 

tetapi juga membentuk kepekaan manusia untuk menghormati perbedaan, merespons emosi, 

dan menafsir pengalaman hidup. Jika nilai-nilai tersebut dapat menjadi bagian dari kurikulum 

multikultural, maka kurikulum cinta yang berakar dari budaya Melayu Riau dapat pula 

diposisikan sebagai kontribusi budaya lokal terhadap pembentukan masyarakat yang plural 

namun terikat oleh nilai-nilai afektif  yang luhur.  



Zulkifli M. Nuh, dkk| Dari Pantun ke Pelaminan…… 

  

          

 193  

Kajian sastra lisan Karo yang dilakukan oleh (Perangin-Angin et al., (2024) juga 

memperlihatkan bahwa sastra lisan memiliki kekuatan afektif  yang signifikan. Melalui cerita 

diwariskan dari satu generasi ke generasi berikutnya. Meskipun sastra lisan Karo tidak secara 

spesifik menyoroti tema cinta romantis, temuan mereka memberikan landasan metodologis 

bahwa karya lisan dapat dibaca sebagai perangkat afektif  yang menyampaikan pesan dan nilai 

tertentu melalui simbol, narasi, dan struktur cerita. Hal ini memberi legitimasi akademik bahwa 

pantun cinta Melayu Riau pun layak dibaca bukan hanya sebagai puisi tradisional, tetapi 

sebagai mekanisme budaya untuk mengatur perasaan, etika relasi, dan bentuk-bentuk cinta 

yang dianggap pantas oleh komunitas.  

Dalam konteks pendidikan seni, berbagai kajian interdisipliner juga menggarisbawahi 

peran seni dalam membangun ikatan emosional, solidaritas, dan identitas kultural (Rustina & 

Suharnis, 2024). Musik, tarian, dan simbol visual tidak hanya bekerja sebagai ekspresi estetika, 

tetapi juga menyampaikan pesan sosial dan afektif  yang memperkuat struktur nilai suatu 

komunitas (Pramitasari, 2021; Sustiawati et al., 2020; Wiflihani, 2016). Dengan demikian, 

zapin, syair, dan simbol-simbol adat Melayu — warna pakaian, posisi dalam prosesi, gerak 

tubuh dalam tari — dapat dipahami sebagai bagian dari sistem pendidikan rasa yang mengikat 

anggota komunitas pada nilai-nilai tertentu mengenai cinta, kesantunan, dan kehormatan.  

Sementara itu, kajian-kajian tentang pantun, syair, maupun zapin umumnya berfokus 

pada aspek filologis (Darmawi, 2000; Darsa et al., 2000), estetis (Rohim, 2010; Sulastri et al., 

2022; Widyarto & Yulinis, 2023), atau sejarah perkembangan bentuknya (Islami & Rukiah, 

2019; Soraya, 2019). Sedangkan pembacaan terhadap nilai cinta dan fungsi pedagogisnya masih 

jarang dilakukan secara mendalam. Tradisi lisan sering diperlakukan sebagai teks sastra yang 

berdiri sendiri, terpisah dari konteks sosial yang membuatnya berfungsi sebagai medium 

pendidikan rasa. Begitu pula simbol-simbol dalam pakaian adat atau prosesi pernikahan—

warna kuning, gerak zapin yang berpasangan namun menjaga jarak, atau aturan posisi dalam 

prosesi pelaminan—lebih sering dianggap sebagai ornamen budaya ketimbang sebagai pesan 

tentang bagaimana relasi cinta harus dijalani. Akibatnya, kajian tentang cinta dalam budaya 

Melayu cenderung normatif  dan tidak menyingkap dimensi pedagogis yang sesungguhnya 

sangat kuat.  

Dari seluruh kajian tersebut tampak bahwa walaupun berbagai penelitian telah 

menegaskan pentingnya tradisi lisan, kearifan lokal, sastra lisan, dan seni sebagai media 

pendidikan nilai, belum ada kajian yang secara eksplisit mengonseptualisasikan tradisi-tradisi 

itu sebagai “kurikulum cinta” — yaitu perangkat budaya yang secara sistematis mengajarkan 

bagaimana cinta dipahami, dijalankan, dan dipertanggungjawabkan dalam kehidupan 

masyarakat. Di sinilah posisi tulisan ini menjadi signifikan. Dengan menggabungkan analisis 

pantun cinta, syair, lagu zapin, nyanyian rakyat, dan simbol-simbol adat Melayu Riau, tulisan ini 

menawarkan perspektif  baru bahwa masyarakat Melayu memiliki mekanisme pedagogis yang 

khas dalam mendidik emosi dan relasi. Pendekatan semiotik memberikan alat untuk 

menyingkap pesan-pesan tersembunyi dalam simbol budaya, sementara perspektif  

antropologis dan pendidikan nilai memberikan landasan untuk memahami bagaimana 

kurikulum cinta itu bekerja dalam kehidupan sehari-hari. 

  

KERANGKA TEORETIS 

Pemahaman mengenai representasi cinta dalam budaya Melayu Riau tidak dapat dilepaskan dari 

kerangka teoretis yang melihat budaya sebagai sistem makna yang terus direproduksi melalui 

bahasa, simbol, dan praktik sosial. Teori tradisi lisan menjadi fondasi pertama untuk membaca 

pantun, syair, dan nyanyian rakyat sebagai bentuk komunikasi budaya yang bukan sekadar 

hiburan, tetapi berfungsi sebagai media transmisi nilai. Tradisi lisan, menurut pandangan 



Nusantara: Jurnal for Southeast Asian Islamic Studies  

 

  
 194    

antropologi dan folklor klasik, merupakan mekanisme yang meneguhkan identitas kolektif  

melalui pengulangan narasi, gaya bahasa, dan formula estetik. Dalam konteks Melayu, pantun 

cinta tidak hanya mengungkapkan perasaan, tetapi juga mengajarkan norma kesopanan, tata 

pergaulan, serta batas-batas moral yang membingkai cara seseorang menyatakan cinta. Dengan 

kata lain, pantun hanyalah wadah, sedangkan nilai afektifnya adalah isi kurikulum budaya yang 

diwariskan dari generasi ke generasi.  

Kerangka kedua yang memperkuat analisis adalah semiotika budaya. Melalui pendekatan 

semiotik, elemen-elemen budaya—baik verbal maupun nonverbal—dibaca sebagai tanda yang 

merujuk pada sistem nilai tertentu (Berger, 2010; Iswatiningsih & Fauzan, 2021). Dalam tradisi 

Melayu, tanda-tanda cinta tidak muncul secara eksplisit, melainkan hadir lewat metafora 

tumbuhan, warna pakaian, motif  songket, gestur dalam tari zapin, hingga posisi dalam prosesi 

adat. Pendekatan semiotik membantu mengurai bagaimana tanda-tanda tersebut bekerja 

sebagai “kode budaya” yang mengatur bagaimana cinta seharusnya dipahami dan dijalankan. 

Sebagai contoh, warna kuning keemasan pada busana pengantin bukan sekadar ornamen 

visual, tetapi simbol marwah dan kemuliaan, yang menandakan bahwa cinta dalam adat Melayu 

harus dijalani dengan kehormatan dan tanggung jawab. Dengan melihat tanda sebagai 

konstruksi budaya, analisis semiotik juga memungkinkan penafsiran terhadap negosiasi makna 

yang terjadi ketika generasi muda menafsir ulang simbol-simbol tersebut dalam konteks 

modern.  

Di sisi lain, teori pendidikan afektif  menawarkan perspektif  untuk memahami 

bagaimana budaya Melayu menanamkan nilai dan etika cinta melalui proses pembudayaan yang 

tidak formal. Pendidikan afektif  menekankan bahwa pembentukan karakter dan emosi tidak 

terjadi melalui instruksi langsung, tetapi lewat pengalaman estetis, repetisi budaya, keteladanan, 

dan lingkungan sosial. Tradisi pantun berbalas antara muda-mudi, misalnya, menjadi ruang 

belajar untuk mengelola emosi, berkomunikasi secara santun, dan memahami batasan-batasan 

relasi. Begitu pula lagu zapin dan syair, yang selain mengandung narasi romantik, juga 

memaparkan nilai kesabaran, kesetiaan, dan praktik sosial yang dianggap ideal. Dari perspektif  

ini, tradisi lisan Melayu dapat dipahami sebagai kurikulum afektif  yang mengajarkan warga 

muda bagaimana mencintai, bagaimana memaknai hubungan, serta bagaimana mengelola 

perasaan dalam kerangka adat dan agama.  

Kerangka teoritis ini semakin kuat ketika dipertemukan dengan pendekatan antropologi 

cinta, sebuah perspektif  yang menolak anggapan bahwa cinta adalah perasaan universal yang 

hadir tanpa konteks. Secara antropologis, cinta selalu “dibudayakan”. Bahwa ia dibentuk oleh 

norma, struktur sosial, dan nilai-nilai kolektif  yang menentukan mana bentuk cinta yang 

dianggap benar, pantas, atau sebaliknya. Dalam budaya Melayu Riau, cinta selalu berada dalam 

orbit kesopanan, kehormatan keluarga, dan keseimbangan sosial. Hal ini tampak jelas dalam 

praktik adat mulai dari merisik, meminang, hingga ke pelaminan, di mana setiap tahap memuat 

aturan emosional yang mengatur bagaimana dua individu dan dua keluarga harus berinteraksi. 

Dengan demikian, antropologi cinta memungkinkan penelitian ini untuk melihat bagaimana 

teks-teks lisan dan simbol-simbol adat bukan hanya menggambarkan cinta, tetapi juga 

mendisiplinkan dan mengarahkan perasaan itu dalam batas-batas budaya.  

Keempat kerangka teori ini—tradisi lisan, semiotika budaya, pendidikan afektif, dan 

antropologi cinta—saling mendukung untuk membangun pemahaman holistik tentang 

“kurikulum cinta” dalam budaya Melayu Riau. Tradisi lisan menyediakan materi tekstual; 

semiotika menyediakan alat baca terhadap simbol; pendidikan afektif  memberi perspektif  

tentang proses internalisasi nilai; sementara antropologi cinta memberi pemahaman bahwa 

cinta sendiri adalah produk budaya. Dengan menggabungkan perspektif-perspektif  ini, 

penelitian tidak hanya dapat mengungkap apa yang dikatakan pantun, syair, dan zapin tentang 

cinta, tetapi juga bagaimana budaya Melayu membentuk emosi, mendidik perasaan, dan 



Zulkifli M. Nuh, dkk| Dari Pantun ke Pelaminan…… 

  

          

 195  

mengarahkan relasi manusia melalui mekanisme-mekanisme simbolik yang telah hidup ratusan 

tahun. 

 

METODE  

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif  dengan desain etnografi ringan untuk 

memahami bagaimana representasi cinta dalam pantun, syair, lagu zapin, dan simbol adat 

Melayu Riau bekerja sebagai kurikulum afektif  budaya (Bungin, 2012; Salim, 2012). 

Pendekatan ini dipilih karena nilai-nilai cinta dalam masyarakat Melayu tidak hadir secara 

eksplisit, tetapi tersembunyi dalam metafora, ritual, dan simbol-simbol yang hanya dapat 

dipahami melalui pembacaan mendalam terhadap konteks sosialnya. Tradisi lisan dan seni 

pertunjukan dalam masyarakat Melayu berfungsi bukan hanya sebagai hiburan, tetapi sebagai 

arena pembentukan etika perasaan, sehingga diperlukan metode yang mampu menangkap 

kedalaman makna tersebut.  

Pengumpulan data dilakukan melalui studi teks, observasi budaya, dan wawancara 

mendalam. Studi teks meliputi pengumpulan pantun cinta, syair, dan lirik zapin yang terkait 

dengan tema hubungan dan perasaan. Observasi dilakukan pada perhelatan adat seperti 

merisik, meminang, dan pernikahan, termasuk simbol visual seperti warna busana, motif  

songket, serta gerak zapin. Wawancara dilakukan dengan tokoh adat, pelaku seni, dan generasi 

muda untuk menggali pemahaman, pengalaman, dan transformasi nilai cinta dalam konteks 

kekinian. Kombinasi tiga teknik ini memungkinkan penelitian menangkap nilai cinta sebagai 

sesuatu yang tertanam dalam bahasa, ritual, dan praktik keseharian. Analisis data dilakukan 

melalui analisis isi dan semiotika budaya.  

Analisis isi digunakan untuk menemukan pola representasi cinta dalam teks lisan, 

sementara semiotika digunakan untuk menafsirkan makna simbolik dalam prosesi adat dan 

seni pertunjukan. Validitas dijaga melalui triangulasi antar sumber dan metode, memastikan 

makna yang dihasilkan tidak bergantung pada satu jenis data. Dengan metode ini, penelitian 

diupayakan dapat mengungkap bagaimana budaya Melayu Riau membentuk, mengarahkan, 

dan mewariskan nilai cinta melalui sistem tanda yang telah hidup dalam masyarakat sejak lama. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN  

Pantun, Syair, dan Zapin sebagai Teks Kurikulum Afektif   

Hasil kajian menunjukkan bahwa pantun, syair, dan lagu-lagu zapin Melayu Riau secara 

konsisten memuat nilai-nilai cinta yang berfungsi sebagai pedoman afektif  bagi generasi muda. 

Pantun cinta menampilkan struktur dialogis yang bukan hanya mengekspresikan perasaan, 

tetapi juga mengarahkan bagaimana perasaan itu harus diungkapkan: halus, teratur, dan 

menjaga Marwah (Ab. Rahim & Alizuddin, 2021). Metafora tumbuhan, laut, dan burung hadir 

sebagai simbol kesabaran, ketulusan, dan keteguhan—tiga unsur yang dianggap esensial dalam 

cinta menurut pandangan Melayu. Syair dan zapin menegaskan pesan moral berupa kesetiaan, 

kerendahan hati, dan syarat-syarat etis dalam pergaulan (Khalid, 2008). Dengan demikian, 

tradisi lisan ini bekerja sebagai “buku teks” budaya yang mendidik rasa, membentuk karakter, 

dan mengajarkan batas-batas moral dalam hubungan antara laki-laki dan perempuan (Hidayati 

et al., 2020).  

Dalam tradisi lisan Melayu Riau, nilai dan etika cinta tidak pernah diajarkan secara 

langsung melalui petuah yang kaku, melainkan melalui pantun, syair, dan nyanyian zapin yang 

perlahan membentuk rasa. Pantun cinta, misalnya, hampir selalu memakai bahasa kias dan 

metafora alam untuk menanamkan pemahaman bahwa cinta adalah perkara kesabaran, 



Nusantara: Jurnal for Southeast Asian Islamic Studies  

 

  
 196    

kelembutan, dan ketertiban perilaku. Salah satu pantun yang sering dikutip dalam kajian sastra 

Melayu berbunyi: 

Pucuk pauh delima batu,  
Anak sembilang di tapak tangan.  
Walau jauh di mata tentu,  
Cinta yang benar takkan hilang. (Efendy, 2004)  
 
Pantun ini, yang terdapat dalam Himpunan Pantun Melayu Riau (Balai Bahasa Riau), tidak 

hanya mengungkap kerinduan, tetapi juga menegaskan nilai keteguhan dan komitmen. 

Ungkapan “cinta yang benar takkan hilang” menunjukkan bahwa cinta dalam budaya Melayu 

bukan sekadar perasaan sesaat, melainkan sikap bertahan dan kesetiaan—dua prinsip yang 

sangat dijaga dalam etika hubungan antara laki-laki dan perempuan.  

Syair-syair Melayu juga memuat pesan moral yang lebih eksplisit. Dalam Syair Burung 

Nuri—salah satu syair cinta populer yang beredar di pesisir Sumatra dan Riau—terdapat bait 

berikut: 

Jika kasih pada yang satu,  
Jangan di hati bercabang dua.  
Jika sungguh membawa restu,  
Peliharalah budi dan kata 
 
Syair ini mempertegas bahwa kesetiaan tidak hanya diukur dari perasaan, tetapi juga dari 

budi pekerti dan tutur kata. Etika komunikasi—halus, tidak kasar, tidak memalukan pihak 

lain— menjadi syarat cinta yang terhormat dalam pandangan Melayu. Dengan demikian, tradisi 

lisan tidak hanya menggambarkan cinta, tetapi mengarahkan bagaimana cinta harus dijalankan 

agar tetap menjaga “marwah diri”.  

Dalam seni pertunjukan zapin, pesan cinta hadir melalui dialog puitik dan aturan gerak 

yang tertib. Banyak lirik zapin Riau yang berisi peringatan etis, seperti:  

Zapin bermula dari selatan,  
Rentaknya halus menghentak rasa. 
 Kalau cinta jangan berlebihan,  
Adat dijaga, marwah dijaga.  
 
Lirik seperti ini (terdokumentasi dalam Lagu-lagu Zapin Melayu Riau, Balai Kebudayaan 

Riau) menunjukkan bahwa cinta tidak boleh lepas dari batas-batas adat. Ada garis etis yang 

harus dijaga agar hubungan tidak mencederai kehormatan keluarga dan komunitas. Melalui 

contoh-contoh tersebut, terlihat jelas bahwa tradisi lisan Melayu Riau berfungsi sebagai 

“kurikulum cinta” yang mengajarkan nilai dasar seperti kesabaran, kesantunan, keteguhan hati, 

serta penghormatan terhadap adat. Nilai-nilai ini bukan dipahami sebagai aturan abstrak, 

melainkan internalisasi rasa melalui repetisi pantun, syair, dan lagu yang terus diwariskan dari 

generasi ke generasi.  

Dengan demikian, lisan tidak hanya menjadi media hiburan, tetapi sekaligus pedoman 

etika hubungan sosial yang sangat penting dalam kehidupan orang Melayu. Jika dibaca melalui 

teori tradisi lisan, temuan ini menegaskan bahwa pantun dan syair tidak berfungsi sebagai 

ekspresi spontan, melainkan sebagai alat didaktik yang telah lama digunakan untuk 

membimbing cara berperasaan (Thomas, 1979). Struktur berbalas pada pantun secara implisit 

mengajarkan self-regulation—bahwa perasaan harus disampaikan dengan tertib, terukur, dan 

tidak menyerang. Inilah bentuk etika cinta Melayu: perasaan boleh hadir, tetapi ekspresinya 

wajib menjaga marwah diri dan keluarga (Akmal, 2015).  



Zulkifli M. Nuh, dkk| Dari Pantun ke Pelaminan…… 

  

          

 197  

Metafora dalam pantun—tumbuhan yang tumbuh perlahan, laut yang bersabar, burung 

yang tidak berpindah dahan—menjadi bagian dari sistem tanda yang dapat dijelaskan melalui 

semiotika budaya. Simbol-simbol itu membentuk kode budaya yang mengajarkan bahwa cinta 

yang benar adalah cinta yang lembut, sabar, tidak tergesa-gesa, dan tidak melampaui batas 

kesopanan (Adnan, 2021). Dalam kerangka semiotik, metafora alam bukan sekadar ornamen 

estetik, tetapi merupakan penanda nilai afektif  yang diwariskan secara turun-temurun. 

Selanjutnya, dari perspektif  pendidikan afektif, tradisi lisan ini berperan sebagai “kurikulum 

nonformal” yang mengatur bagaimana individu belajar tentang emosi. Pantun dan syair 

memberi contoh bagaimana perasaan dirasakan, diproses, dan dikomunikasikan. Sifat tidak 

langsung dalam mengungkap cinta mencerminkan ideal afektif  Melayu: cinta harus hadir 

bersama pengendalian diri, hormat, dan tanggung jawab (Mutmainnah, 2020; Overbeck et al., 

2018; Sudirman & Hamid, 2016; Sunarsih & Zulfahita, 2022).  

Dengan demikian, tradisi lisan bukan hanya membahas cinta, tetapi mengajar bagaimana 

mencintai dengan etis sesuai kaidah adat. Melalui lensa antropologi cinta, teks-teks tersebut 

memperlihatkan bahwa cinta di dunia Melayu dipahami bukan sebagai perasaan individual, 

tetapi sebagai fenomena sosial yang terikat struktur adat dan moral. Oleh sebab itu, cinta yang 

direpresentasikan dalam pantun dan syair selalu menekankan harmoni, kesantunan, dan 

penghargaan terhadap relasi keluarga. Ini menegaskan bahwa nilai cinta Melayu lebih 

menekankan kolektivitas, kehormatan, dan kesopanan, bukan individualisme dan ekspresi 

emosional bebas sebagaimana sering muncul pada budaya modern. 

Simbol dan Ritual Adat sebagai Peneguh Nilai Cinta 

Analisis terhadap prosesi adat seperti merisik, meminang, berinai, hingga ke pelaminan 

memperlihatkan bahwa masyarakat Melayu Riau membingkai cinta dalam serangkaian simbol 

yang terkait erat dengan nilai sosial dan spiritual. Warna kuning keemasan pada busana 

pengantin, misalnya, melambangkan kemuliaan dan amanah; sementara motif  pucuk rebung 

dan tampuk manggis mencerminkan pertumbuhan, kehati-hatian, dan kesopanan (Prayoga et 

al., 2022; Roza et al., 2023; Syam, 2007). Gerak zapin yang tertib dan simetris menegaskan 

pentingnya harmoni dalam relasi. Temuan ini menunjukkan bahwa budaya Melayu tidak 

memahami cinta sebagai emosi individual semata, tetapi sebagai tanggung jawab kolektif  yang 

harus dijalankan dengan tata, etika, dan penghormatan kepada keluarga serta komunitas. 

Dengan kata lain, simbol dan ritual adat berperan sebagai ruang praktik di mana nilai-nilai 

cinta yang sebelumnya dibahas melalui pantun dan syair diwujudkan secara konkret. 

Pengamatan terhadap prosesi adat pernikahan Melayu Riau—mulai dari merisik, 

meminang, berinai, hingga prosesi pelaminan—menunjukkan bahwa setiap tahapan memuat 

simbol-simbol yang memperkuat nilai cinta sebagai komitmen sosial (Budiawan, 2021; Sar’an 

& Juhar, 2022; Syahrini et al., 2021). Pada tahap merisik, misalnya, keluarga pihak laki-laki 

mengutus wakil yang mahir berbahasa halus untuk memperoleh kepastian status perempuan 

yang dituju. Data lapangan dari wawancara di Kampung Bandar dan Penyengat menunjukkan 

bahwa peran juru bicara ini tidak hanya teknis, tetapi sekaligus mengajarkan etika: cinta tidak 

boleh berlangsung sembunyi-sembunyi, melainkan harus melalui jalan yang terhormat dan 

melibatkan keluarga. Pada tahap meminang, hantaran seperti sirih lengkap, pulut kuning, dan 

kain songket menjadi objek simbolik yang maknanya telah disepakati secara kolektif. Sirih, 

misalnya, ditafsirkan sebagai lambang keterbukaan dan niat baik, sedangkan pulut kuning 

merepresentasikan doa agar cinta yang dibangun bersifat lengket—setia dan tidak terpisahkan. 

Di banyak perhelatan yang diamati, pasangan pengantin juga menggunakan busana berwarna 

kuning keemasan dengan hiasan motif  pucuk rebung atau tampuk manggis. Masyarakat 

setempat memahami warna emas sebagai pertanda kemuliaan dan tanggung jawab besar, 

sementara motif  pucuk rebung digunakan sebagai simbol pertumbuhan dan kehati-hatian 

dalam mengelola rumah tangga (Fatimah et al., 2022; Pajriati et al., 2022). Dalam prosesi 



Nusantara: Jurnal for Southeast Asian Islamic Studies  

 

  
 198    

pelaminan, gerak tubuh, tata duduk, serta iringan zapin menjadi bagian integral dari upacara. 

Penari zapin di Desa Sungai Apit, misalnya, menampilkan gerak yang teratur, simetris, dan 

tidak berlebihan. Informan adat menjelaskan bahwa estetika gerak itu memang dimaksudkan 

untuk menjadi teladan: hubungan yang baik harus berjalan tertib, menjaga batas, dan tidak 

melampaui adab. Dengan demikian, ritual adat bukan sekadar rangkaian upacara, tetapi sebuah 

ruang tempat nilai-nilai cinta diwujudkan secara nyata. Jika dibaca melalui lensa teori simbol 

(Turner, 2008)) dan teori nilai-nilai dalam kebudayaan Melayu ((Engel & Hooker, 1980; Milner, 

2021)), prosesi adat tersebut secara jelas memperlihatkan bahwa cinta dipahami sebagai 

struktur moral, bukan sekadar emosi personal. Tahap merisik, misalnya, memperlihatkan 

bagaimana masyarakat Melayu menekankan nilai kesantunan, kejelasan niat, dan penghormatan 

terhadap marwah keluarga. Keterlibatan juru bicara menunjukkan bahwa cinta harus 

diekspresikan melalui bahasa yang tertata—selaras dengan etika komunikasi dalam pantun dan 

syair yang selalu mengutamakan kelunakan dan diplomasi rasa. 

Simbol-simbol dalam hantaran dan busana menunjukkan bagaimana masyarakat Melayu 

membangun “bahasa nilai” yang dapat dibaca bersama. Warna emas dan pulut kuning, jika 

dirujukkan pada teori semiotika Barthes, berfungsi sebagai ikon moral: tanda yang tidak hanya 

merepresentasikan keindahan, tetapi sekaligus keutamaan seperti kemuliaan, stabilitas, dan 

keteguhan. Motif  pucuk rebung dan tampuk manggis meneguhkan nilai kehati-hatian, 

kesopanan, dan pertumbuhan—nilai inti dalam “kurikulum cinta” Melayu yang sebelumnya 

muncul dalam metafora alam dalam pantun dan syair.  

Iringan zapin dan geraknya yang simetris juga dapat dipahami melalui pendekatan 

performativitas budaya. Gerak yang penuh kendali merepresentasikan harmoni, 

kesetimbangan, dan pengekangan diri, tiga nilai yang menurut etika Melayu sangat menentukan 

martabat sebuah hubungan. Dalam konteks ini, zapin bukan sekadar seni pertunjukan, tetapi 

media pedagogis yang mengajarkan bagaimana relasi antarindividu seharusnya berlangsung: 

tidak melampaui batas, tidak memalukan pasangan, dan selalu seimbang antara kehendak 

pribadi dan norma sosial.  

Dengan demikian, prosesi adat Melayu Riau dapat dipandang sebagai tahapan di mana 

nilai-nilai cinta yang sebelumnya ditanamkan lewat pantun, syair, dan lagu—sebagai “teks”— 

kemudian diwujudkan dalam bentuk tindakan, simbol, dan ritual—sebagai “praktik”. 

Keduanya bekerja saling menguatkan, membentuk sistem pembelajaran afektif  yang 

komprehensif  dan kohesif. Inilah yang membuat budaya Melayu memiliki kurikulum cinta 

yang utuh: ia dimulai dari tutur, diwujudkan dalam adat, dan dijaga melalui komunitas. 

Transformasi dan Negosiasi Makna Cinta di Era Modern 

Wawancara dengan generasi muda di beberapa lokasi—seperti mahasiswa di Pekanbaru, 

remaja di Desa Penyengat, dan komunitas seni zapin di Kecamatan Bengkalis—menunjukkan 

bahwa nilai cinta dalam tradisi Melayu Riau tidak sepenuhnya hilang, namun telah mengalami 

bentuk negosiasi. Dari 15 informan muda yang diwawancarai, sebagian besar (11 orang) 

mengaku masih mengenal pantun cinta, namun tidak lagi menggunakannya sebagai panduan 

langsung dalam berinteraksi dengan pasangan. Mereka lebih memposisikannya sebagai warisan 

budaya atau simbol identitas Melayu, bukan sebagai “kode etik” yang harus ditaati secara ketat.  

Sebagian informan menyatakan bahwa mereka lebih nyaman mengekspresikan cinta 

secara langsung melalui pesan singkat atau media sosial, tetapi tetap menyebut nilai 

kesantunan, komitmen, dan menjaga marwah keluarga sebagai prinsip penting dalam 

berhubungan. Misalnya, seorang informan perempuan berusia 20 tahun di Pekanbaru 

menyebut, “Kami mungkin tak pakai pantun untuk menyatakan suka, tapi tetap tak enak kalau 

menjalin hubungan yang memalukan orang tua.” Sementara itu, pengamat budaya di Bengkalis 

menegaskan bahwa generasi muda kini lebih fleksibel: mereka menghargai zapin dan pantun, 

tetapi memaknai nilai moralnya dalam konteks kehidupan modern.  



Zulkifli M. Nuh, dkk| Dari Pantun ke Pelaminan…… 

  

          

 199  

Data itu, memperlihatkan bahwa nilai cinta dalam tradisi Melayu Riau tidak hilang, tetapi 

mengalami negosiasi. Generasi muda masih mengapresiasi pantun dan zapin, namun lebih 

melihatnya sebagai identitas budaya daripada pedoman mutlak dalam pergaulan. Mereka 

cenderung memilih bentuk ekspresi cinta yang lebih langsung, namun tetap mengakui bahwa 

nilai kesopanan, komitmen, dan marwah masih menjadi referensi penting. Transformasi ini 

memperlihatkan bahwa “kurikulum cinta” tidak bersifat statis; ia beradaptasi dengan media, 

teknologi, dan gaya hidup baru tanpa sepenuhnya meninggalkan akar nilai. Di titik ini terlihat 

bahwa inti pendidikan afektif  Melayu—yaitu mengajar rasa dengan etika—tetap relevan, dan 

justru menemukan bentuk-bentuk baru yang memungkinkan dialog antara tradisi dan 

modernitas.  

Transformasi yang dialami generasi muda ini dapat dibaca melalui perspektif  teori 

perubahan budaya (Hobsbawm) dan konsep negosiasi identitas. Tradisi tidak hilang, tetapi 

beradaptasi, terutama di tengah penetrasi teknologi digital dan pola komunikasi yang 

serbainstan. Generasi muda tidak lagi menggunakan pantun sebagai praktik sehari-hari, namun 

tetap memelihara nilai-nilai dasarnya—sejalan dengan gagasan bahwa simbol budaya dapat 

mempertahankan makna meski medium penyampaiannya berubah. Dari kacamata teori nilai-

nilai budaya Melayu (seperti yang dibahas Hooker, Milner, dan kajian Riau modern), sikap 

generasi muda yang tetap mempertahankan kesopanan, komitmen, dan marwah menunjukkan 

bahwa struktur afektif  Melayu masih bekerja, hanya bentuknya saja yang beradaptasi. Pantun 

dan zapin beralih peran dari pedagogi langsung menjadi sumber identitas dan orientasi moral.  

Hal ini sejalan dengan teori semiotika budaya: tanda boleh berubah medium, tetapi makna 

inti dapat bertahan melalui reinterpretasi. Selain itu, hasil lapangan menunjukkan bahwa 

generasi muda sebenarnya tidak menolak adat, tetapi menyesuaikannya dengan gaya hidup 

digital. Nilai tidak memalukan keluarga, misalnya, kini diterjemahkan sebagai tidak 

memposting hal-hal yang dianggap “kurang sopan” di media sosial ketika sedang menjalin 

hubungan. Ini menunjukkan bahwa “kurikulum cinta Melayu” bersifat elastis, mampu 

berpindah dari ranah lisan dan ritual menjadi ranah digital tanpa menghilangkan struktur 

etisnya. Dengan demikian, dialog antara tradisi dan modernitas tidak menghasilkan pemutusan, 

tetapi kontinuitas yang bertransformasi. Inti pendidikan afektif  Melayu—mengajar rasa 

dengan etika—tetap relevan dalam konteks hari ini, hanya medianya yang berubah. 

 

PENUTUP  

Kajian ini menegaskan bahwa budaya Melayu Riau memiliki sistem pendidikan afektif  yang 

utuh dan terstruktur, meskipun tidak diformalkan seperti kurikulum sekolah. Tradisi lisan— 

khususnya pantun, syair, dan lagu zapin—berperan sebagai wahana utama penanaman nilai 

cinta yang berlandaskan kesopanan, kesabaran, keteguhan, dan penghormatan terhadap 

marwah keluarga. Nilai-nilai ini kemudian diperkuat dalam prosesi adat, mulai dari merisik 

hingga pelaminan, yang menjelmakan etika cinta melalui simbol visual, warna, gerak, dan tata 

ritual yang sarat makna.  

Hasil lapangan menunjukkan bahwa generasi muda tidak kehilangan hubungan dengan 

nilai-nilai ini, tetapi memaknainya kembali dalam bentuk yang lebih fleksibel dan sesuai 

konteks kehidupan modern. Mereka mungkin tidak lagi menggunakan pantun untuk berkasih-

kasihan, namun tetap menjunjung prinsip komitmen, kesopanan, dan kejelasan niat 

sebagaimana diwariskan oleh tradisi terdahulu. Proses negosiasi inilah yang membuktikan 

bahwa “kurikulum cinta Melayu” bersifat dinamis—mampu bertahan melalui adaptasi, bukan 

melalui kekakuan.  

Dengan demikian, penelitian ini menyimpulkan bahwa pendidikan afektif  dalam budaya 

Melayu Riau berlangsung melalui hubungan erat antara teks (pantun, syair), simbol (warna, 



Nusantara: Jurnal for Southeast Asian Islamic Studies  

 

  
 200    

motif, gerak), dan praktik sosial (ritual adat). Seluruh unsur ini bersatu membentuk pedoman 

etis bagi generasi muda dalam memahami dan mengelola cinta sebagai tanggung jawab budaya, 

bukan sekadar emosi personal. Kurikulum cinta ini tetap relevan justru karena ia mampu 

berdialog dengan modernitas tanpa meninggalkan akar nilai Melayu 

 

DAFTAR PUSTAKA  

   

Ab. Rahim, Ab. R., & Alizuddin, N. A. (2021). Pantun Melayu: Analisis Ayat Majmuk 
Pancangan Bahasa Melayu. MANU Jurnal Pusat Penataran Ilmu Dan Bahasa (PPIB). 
https://doi.org/10.51200/manu.v23i0.284  

Adnan, F. (2021). Vitalitas Pantun di Kabupaten Siak. Tuahtalino, 15(2). 
https://doi.org/10.26499/tt.v15i2.3476  

Akmal. (2015). Kebudayaan Melayu Riau (Pantun, Syair, Gurindam). Risalah, 26(4).  
Amrizal. (2013). Melacak Jejak Sufistik Dalam Pandangan Hidup Orang-orang Melayu. 

Madania, 3(2).  
Berger, A. A. (2010). Pengantar Semiotika. Tiara Wacana.  
Budiawan, A. (2021). Tinjauan al Urf  dalam Prosesi Perkawinan Adat Melayu Riau. Jurnal 

AnNahl, 8(2). https://doi.org/10.54576/annahl.v8i2.39  
Bungin, B. (2012). Analisa Data Penelitian Kualitatif. Rajawali. Pers.  
Dahlan, S. (2004). Budaya Melayu Riau Pada Era Globalisasi. Jurnal Ilmu Budaya, 1(1).  
Darmawi, A. (2000). Ibrah Keagamaan Syeikh Abdurrahman Shiddiq (Studi Filologi Terhadap 

Metafor Dalam Syair Ibarat dan Khabar Qiamat). Pascasarjana UIN Suska Riau.  
Darsa, U. A., Sofianto, K., & NS Suryani, E. (2000). Tinjauan Filologis Terhadap Fragmen 

Carita Parahyangan: Naskah Sunda Kuno Abad XVI Tentang Gambaran Sistem 
Pemerintahan Masyarakat Sunda. Jurnal Sosiohumaniora, 2(3).  

Efendy, T. (2004). Tunjuk Ajar Melayu Riau. ADICITA KARYA NUSA.  
El-Shirazy, H. (2012). Bumi Cinta. Ikhwan Publishing House  
Engel, D. M., & Hooker, M. B. (1980). Adat Law in Modern Indonesia. The American Journal 

of  Comparative Law, 28(2). https://doi.org/10.2307/839892  
Fatimah, R. P. S. N., Murtadho, F., & Zuriyati, Z. (2022). Fungsi Pantun Adat Perkawinan 

Melayu Riau (Pantun Function as Malay Marriage Tradition of  Riau). Indonesian 
Language Education and Literature, 7(2). https://doi.org/10.24235/ileal.v7i2.8791 

Harefa, D., Yasmiatai, N. L. W., Gombo, M., Arwan, M. P., Junaidi, E., & Agrippina 
Wiraningtyas, M. (2024). Perspektif  Psikologi Pendidikan Kearifan Lokal Nusantara. Jejak 
Publisher.  

Hidayati, R., Permadi, T., & ... (2020). Tunjuk Ajar Melayu Riau Dalam Sastra Klasik Sebagai 
Pembentuk Karakter Bangsa. Seminar Internasional ….  

Islami, A., & Rukiah, Y. (2019). Sejarah dan Perkembangan Pertunjukan Ebleg sebagai Atraksi 
Tarian Rakyat Khas Kebumen. Visual Heritage: Jurnal Kreasi Seni Dan Budaya, 1(02). 
https://doi.org/10.30998/vh.v1i02.5  

Iswatiningsih, D., & Fauzan, F. (2021). Semiotika budaya kemaritiman masyarakat Indonesia 
pada syair lagu. Satwika : Kajian Ilmu Budaya Dan Perubahan Sosial, 5(2). 
https://doi.org/10.22219/satwika.v5i2.18073 

Khalid, R. Mohd. (2008). Puisi-puisi eksperimen: kerelevenan dan signifikannya dalam sajak 
Melyu moden. Jurnal Melayu, 3.  

Konradus, D. (2018). KEARIFAN LOKAL TERBONSAI ARUS GLOBALISASI: KAJIAN 
TERHADAP EKSISTENSI MASYARAKAT HUKUM ADAT. Masalah Hukum, 47(1).  

Milner, A. (2021). Analysing Pre-modern Malay Political Systems: From Raffles to Shaharil 
Talib. In Contesting Malaysia’s Integration into the World Economy. 
https://doi.org/10.1007/978-981-16-0650-2_5  

https://doi.org/10.51200/manu.v23i0.284
https://doi.org/10.54576/annahl.v8i2.39
https://doi.org/10.24235/ileal.v7i2.8791
https://doi.org/10.30998/vh.v1i02.5
https://doi.org/10.22219/satwika.v5i2.18073
https://doi.org/10.1007/978-981-16-0650-2_5


Zulkifli M. Nuh, dkk| Dari Pantun ke Pelaminan…… 

  

          

 201  

Mustika, I., & Isnaini, H. (2021). Konsep Cinta Pada Puisi-Puisi Karya Sapardi Djoko 
Damono: Analisis Semiotika Carles Sanders Pierce. JURNAL Al-AZHAR INDONESIA 
SERI HUMANIORA, 6(1). https://doi.org/10.36722/sh.v6i1.436  

Mutmainnah. (2020). Nilai-Nilai Pendidikan Islam Dalam Budaya Pantun Melayu Ketapang. 
Islamica, Tarbiya Jurnal Keguruan Dan Pendidikan Islam, 1(2).  

Nurdian, N., Rozana Ulfah, K., & Nugerahani Ilise, R. (2021). Pendidikan Muatan Lokal 
Sebagai Penanaman Karakter Cinta Tanah Air. MIMBAR PGSD Undiksha, 9(2). 
https://doi.org/10.23887/jjpgsd.v9i2.36414  

Overbeck, H., Kratz, E. U., & Ridhwan, A. (2018). Hati mesra. Pantun Melayu sebelum 1914 
suntingan Hans Overbeck. Dewan Bahasa dan Pustaka.  

Pajriati, N., Rohmah, R. A., & Pengaraian, U. P. (2022). Nilai-Nilai Tradisi Pada Upacara Tepuk 
Tepung Tawar Perkawinan Adat Melayu Di Desa Rambah Hilir Timur. Bakoba: Journal 
of  Social Science Education, 02(01).  

Parwanti,dkk, S. (2021). Dinamika Bahasa Melayu Nusantara Dan Globalisasi. Bindo Sastra, 
5(1).  

Perangin-Angin, E., Simanungkalit, A., & Ginting, S. D. B. (2024). Manuk Si Nanggur Dawa 
Kajian Sastra Lisan Suku Karo. Obelia Publisher.  

Pramitasari, W. A. (2021). Penanaman Nilai-Nilai Nasionalisme Melalui Pertunjukan Seni dan 
Budaya. Jurnal Education and Development, 9(4).  

Prayoga, A., Bunari, & Yuliantoro. (2022). Nilai dan Makna Sejarah Baju Kurung Labuh 
Sebagai Baju Adat Khas Riau. Jurnal Pendidikan Tambusai, 6(1).  

Reba, Y. A., & Mataputun, Y. (2025). Pendidikan Multikultural (Membangun Harmoni dalam 
Keberagaman). CV Eureka Media Aksara.  

Rohim. (2010). Syair Siti Sianah Karya Raja Ali Haji: Suatu Analisis Nilai Agama dan Estetika. 
Kandai: Jurnal Bahasa Dan Sastra, 6.  

Roza, E., Pama, S. A., Erni, S., & Pama, V. I. (2023). Baju Kurung; Citra Diri Perempuan 
Melayu Riau Berkearifan Lokal. Al-Tsaqafa : Jurnal Ilmiah Peradaban Islam, 20(1). 
https://doi.org/10.15575/al-tsaqafa.v20i1.23816  

Rustina, & Suharnis. (2024). Penguatan Pendidikan Agama Islam Melalui Pendekatan Tradisi 
Lisan: Suatu Kajian Sosial Budaya. Penerbit Adab.  

Salim, S. (2012). Metodologi penelitian Kualitatif. Citapustaka Media. Sar’an, M., & Juhar, S. 
(2022). PERSPEKTIF HUKUM ISLAM TERHADAP PERKAWINAN ADAT (Prosesi 
Perkawinan Adat Melayu Riau). Familia: Jurnal Hukum Keluarga, 3(2). 
https://doi.org/10.24239/familia.v3i2.71  

Soraya, N. (2019). RAGAM SENI DAN BUDAYA MELAYU NUSANTARA PRA ISLAM. 
Tsaqofah Dan Tarikh: Jurnal Kebudayaan Dan Sejarah Islam, 4(1). 
https://doi.org/10.29300/ttjksi.v4i1.2288 

Sudirman, N., & Hamid, Z. (2016). Pantun Melayu Sebagai Cerminan Kebitaraan Perenggu 
Minda Melayu. Jurnal Melayu, 15(2).  

Sulastri, P., Wahyusari, A., & Elfitra, L. (2022). Analisis Nilai Estetika Pantun Upacara Adat 
Pernikahan Melayu Kabupaten Anambas Kepulauan Riau. Student Online Journal (SOJ)  

Sunarsih, E., & Zulfahita, Z. (2022). Gaya Bahasa Perbandingan dalam Pantun Melayu Redaksi 
Balai Pustaka. Jurnal Pendidikan Bahasa, 11(1). 
https://doi.org/10.31571/bahasa.v11i1.3456  

Sustiawati, N. L., Surya Negara, I. G. O., Sumarno, R., & Nalan, A. S. (2020). Merangkai 
Nusantara Melalui Seni Wadantara. Mudra Jurnal Seni Budaya, 35(2). 
https://doi.org/10.31091/mudra.v35i2.1063  

Syahrini, R. P., Fatimah, N., & Franscy. (2021). Konteks Penuturan Pantun pada Adat 
Perkawinan Melayu Kepulauan Riau. Dialektika : Jurnal Bahasa, Sastra, Dan Pendiidkan 
Bahasa Dan Sastra Indonesia, 8(1996).  

Syam, E. (2007). Pantun Melayu Riau: Refleksi Nilai Masyarakat Melayu Suatu Tinjau 
Sosiologis. Jurnal Ilmu Budaya, 3(2).  

https://doi.org/10.36722/sh.v6i1.436
https://doi.org/10.23887/jjpgsd.v9i2.36414
https://doi.org/10.15575/al-tsaqafa.v20i1.23816
https://doi.org/10.24239/familia.v3i2.71
https://doi.org/10.29300/ttjksi.v4i1.2288
https://doi.org/10.31091/mudra.v35i2.1063


Nusantara: Jurnal for Southeast Asian Islamic Studies  

 

  
 202    

Thomas, P. L. (1979). Syair and Pantun Prosody. Indonesia, 27. 
https://doi.org/10.2307/3350815  

Turner, B. S. (2008). The body & society: Explorations in social theory. In The Body and 
Society: Explorations in Social Theory. https://doi.org/10.4135/9781446214329  

Widyarto, R., & Yulinis, Y. (2023). Estetika Budaya Melayu dalam Tari Zapin Riau. Jurnal 
Pendidikan Dan Kajian Seni, 8(1). https://doi.org/10.30870/jpks.v8i1.19203  

Wiflihani. (2016). Fungsi Seni Musik dalam Kehidupan Manusia. Jurnal Antropologi Sosial 
Dan Budaya, 2(1). 

  

https://doi.org/10.2307/3350815
https://doi.org/10.4135/9781446214329
https://doi.org/10.30870/jpks.v8i1.19203

