T L

E-ISSN: 2807-1301 " N t
Vol. 21, No. 2, Juli — Desember 2025 "l usantara

DOI: 10.24014 /nusantara.v20i1.38526 Jurnal for Southeast Asian Islamic Studies

TAFSIR MAQASHIDI ATAS AYAT-AYAT KELUARGA DAN
RELEVANSINYA BAGI PROBLEMATIKA RUMAH TANGGA
MUSLIM INDONESIA

Lenny Guspidawati, ”* Hidayatullah Ismail 2, Suja’i Syarifandi3

LProgam Pascasarjana Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau, Indonesia

23 Fakultas Ushuluddin Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau, Indonesia;
*12130120528@students.uin-suska.ac.id of the corresponding author

Abstract This study excamines Qur’anic verses on family through a maqashid-based hermenentical approach,
focusing on their relevance to the contemporary challenges faced by Muslim families in Indonesia.
Employing library research and a thematic method, the study explores the concepts of sakinab,
mawaddah, and rabmalb, as well as the notions of qiwamab and divorce (talag), within the
framework of magqashid al-shari‘ab aimed at safegnarding life, dignity, and lineage. The findings
indicate that family disharmony in Indonesia is shaped not merely by personal factors but also by
broader socio-cultural dynamics, patriarchal structures, economic pressures, and legal-political
systems that have yet to fully protect vulnerable parties. An interdisciplinary analysis—drawing
on  gender studies, family psychology, sociology, and anthropology—reveals that literal
interpretations of giwamah often produce unequal power relations and even domestic violence, while
divorce frequently reflects structural inequalities in accessing justice. This study argues for a
reinterpretation of Qur'anic family ethics through the magqashid lens to ensure greater alignment
with principles of justice, reciprocity, and human welfare in the Indonesian context. Such an
approach not only enriches contemporary Qur'anic exegesis but also provides an ethical-practical
[framework for strengthening Muslim families amid rapid social transformations.

Keywords Magashid Exegesis; Qiwamabh; Divorce; Gender Justice; Indonesian Muslim Family

Abstrak Penelitian ini menganalisis ayat-ayat kelnarga dalam al-Qur'an melalui pendekatan tafsir
magqashidi dengan fokus pada relevansinya terhadap problematika rumab tangga Muslim
Indonesia kontemporer. Dengan menggunakan metode studi pustaka dan pendekatan tematifk,
penelitian ini menelusuri makna sakinab, mawaddab, dan rabmal serta konsep qiwamal dan
talak  dalam kerangka maqashid al-syari‘ab yang berorientasi pada perlindungan jiwa,
martabat, dan keturunan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa disharmoni kelnarga di
Indonesia tidak hanya bersumber dari persoalan personal, tetapi juga terkait dengan dinamika
sosial-budaya, struktur patriarki, tekanan ekonomsi, serta politik  hukum yang belum
sepennhnya melindungi pibak rentan. Pembacaan interdisipliner—melibatkean gender studies,
psikologi keluarga, sosiologi, dan antropologi—mengungkap babwa tafsir literal terbadap
giwamalh sering melabirkan relasi kuasa yang timpang dan babkan kekerasan domestik,
sedangkan perceraian Rerap mencerminkan Retimpangan struktural dalam akses keadilan.
Penelitian ini menegaskan pentingnya pemaknaan ulang ayat-ayat kelnarga melalni magashid
agar lebib selaras dengan prinsip keadilan, kesalingan, dan kemaslabatan dalam konteks
Indonesia. Pendekatan ini tidak hanya memperkaya studi tafsir, tetapi juga menawarkan
kerangka etis-praktis bagi pengnatan kelnarga Muslim di tengah perubaban sosial yang cepat.

Kata Kunci Tafsir Magashidi;y Qiwamab; Talak; Keadilan Gender; Kelnarga Muslim Indonesia

Published by Institute for Southeast Asian Islamic Studies (ISAIS)
UIN Sultan Syarif Kasim Riau, Indonesia

https://ejournal.uin-suska.ac.id/index.php /nusantara/index



https://ejournal.uin/
https://ejournal.uin-suska.ac.id/index.php/nusantara/index
https://ejournal.uin-suska.ac.id/index.php/nusantara/index
https://ejournal.uin-suska.ac.id/index.php/nusantara/index
mailto:12130120528@students.uin-suska.ac.id

Nusantara: Jurnal for Southeast Asian Islamic Studies

PENDAHULUAN

Al-Qur’an sebagai Kitab Suci yang diturunkan kepada Nabi Muhammad SAW. merupakan
petunjuk universal bagi seluruh umat manusia (Lal, 2016). Fungsinya sebagai huda, furqan, dan
bayan tidak hanya menegaskan kebenaran risalah Islam, tetapi juga memberikan kerangka etika,
spititual, dan hukum bagi seluruh aspek kehidupan manusia. Karena itu, upaya memahami Al-
Qur’an melalui disiplin tafsir menjadi sangat penting agar pesan-pesan ilahinya dapat dihadirkan
secara kontekstual, proporsional, dan relevan bagi realitas sosial umat Islam pada setiap zaman.

Dalam tradisi keilmuan Islam, para ulama telah mengembangkan beragam metode dan
corak tafsir yang berfungsi membantu pembacaan teks sesuai kebutuhan zaman. Di antara
pendekatan yang mengalami perkembangan signifikan dalam studi kontemporer adalah zafsir
maqashidi, yakni pendekatan yang menekankan penggalian tujuan, nilai dasar, dan orientasi moral-
syariat (maqashid al-syari‘ah) di balik berbagai ketentuan hukum (Abad Badruzaman, 2018).
Pendekatan ini meniscayakan pemahaman al-Qur’an secara holistik, tidak semata pada struktur
literal tekstual, tetapi juga pada spirit, maksud, dan kemaslahatan yang hendak diwujudkan
syariat. Pendekatan seperti ini sangat penting terutama ketika umat Islam berhadapan dengan
persoalan-persoalan sosial modern yang semakin kompleks (Sja’roni, 2017).

Salah satu isu penting yang sangat membutuhkan pembacaan mwaqashidi adalah persoalan
keluarga—meliputi pernikahan, talak, dan prinsip keadilan dalam relasi laki-laki dan perempuan.
Keluarga merupakan institusi dasar dan pusat pembentukan karakter dalam ajaran Islam.
Stabilitas keluarga menentukan stabilitas masyarakat secara luas (BAJ & BAJ, 2023; Musyarofah,
2021). Namun, dalam konteks Indonesia dan Asia Tenggara pada umumnya, fenomena sosial
kontemporer memperlihatkan meningkatnya disharmoni rumah tangga, perceraian, kekerasan
domestik, pengabaian hak-hak pasangan, serta problem asimetri gender. Kementerian Agama
dan lembaga peradilan agama mencatat bahwa angka perceraian di Indonesia cenderung
meningkat dari tahun ke tahun, dengan dominasi kasus yang berakar pada ketidakharmonisan,
faktor ekonomi, ketidakmatangan emosional, serta pemahaman keagamaan yang parsial.

Fenomena ini menunjukkan perlunya pendekatan penafsiran yang mampu mengaitkan
teks-teks al-Qur’an mengenai keluarga dengan realitas sosial masyarakat Muslim Indonesia.
Dengan menempatkan maqashid al-syari‘ah sebagai paradigma, ayat-ayat tentang pernikahan, talak,
dan keadilan dapat ditafsirkan secara lebih substansial—yakni sebagai pedoman membangun
keluarga yang berfungsi menghadirkan sakznah, mawaddah, dan rahmah, serta menjaga lima tujuan
pokok syariat, khususnya perlindungan terhadap keturunan (b7fzh al-nasl) dan martabat manusia
(Aziz, 2016; Basid & Jazila, 2023).

Di sisi lain, dinamika keluarga Muslim Indonesia dalam dua dekade terakhir
memperlihatkan kecenderungan yang memprihatinkan. Data peradilan agama menunjukkan
meningkatnya angka perceraian yang disebabkan oleh konflik emosional, ketidakstabilan
ekonomi, kekerasan dalam rumah tangga, perselingkuhan, hingga relasi kuasa yang tidak setara
(Adji Pratama Putra & Agung Burhanusyihab, 2023). Fenomena ini tidak hanya terjadi di lapisan
masyarakat umum, tetapi juga tampak jelas di ruang publik melalui kasus-kasus selebritas, yang
memberikan gambaran konkret bagaimana keluarga Muslim menghadapi tekanan modernitas.

Kasus perceraian beberapa artis Muslim Indonesia—misalnya konflik rumah tangga antara
Lesti Kejora dan Rizky Billar, Krisdayanti dan Anang Hermansyah, atau Laudya Cynthia Bella
dan suaminya, hingga dinamika keluarga Venna Melinda dan Ferry Irawan yang dibayangi
kekerasan domestik—menggambarkan kompleksitas persoalan keluarga yang tidak cukup
dijelaskan hanya dengan pendekatan fikih normatif. Konflik emosional, ketimpangan gender,
dominasi ekonomi, serta praktik kekerasan sering kali muncul bersamaan dan membutuhkan
kerangka analisis yang lebih substantif dan multidimensi.

178



Lenny Guspidawati, dkk | Tafsir Magdshidi Atas Ayat-Ayat Kelnarga. . ....

Fenomena-fenomena ini mempetrlihatkan adanya gap antara norma ideal keluarga Islam—
yang menekankan sakinah, mawaddah, dan rahmah—dengan realitas keluarga Muslim di Indonesia
(Rabbani, 2022; Suryantoro & Rofiq, 2021). Sayangnya, sebagian besar penelitian tentang ayat-
ayat keluarga masih berhenti pada tataran normatif-fikih atau studi legal formal, sehingga belum
menyentuh dimensi tujuan syariat dan prinsip keadilan gender secara integrative (Jefford, C et
al., 1974). Padahal, kedua pendekatan ini sangat diperlukan untuk membaca ulang ayat-ayat
keluarga dalam konteks Indonesia yang bercirikan budaya patriarkis dan kompleksitas
modernitas.

Dengan demikian, terdapat dua kekosongan penting yang ingin dijembatani penelitian ini:
Pertama, Belum banyak penelitian yang menggunakan pendekatan tafsir magashidi secara aplikatif
pada ayat-ayat keluarga dalam konteks problem nyata keluarga Muslim Indonesia modern; dan
Kedna, Minimnya kajian yang mengintegrasikan waqashid al-syari‘ah dengan teori keadilan gender
untuk menilai problem keluarga kontemporer, termasuk yang tampak melalui kasus-kasus publik
figur.

Penelitian ini hadir untuk mengisi kekosongan tersebut. Dengan memfokuskan perhatian
pada tafsir waqashidi terhadap ayat-ayat pernikahan, talak, dan keadilan, kajian ini berupaya
menunjukkan bagaimana nilai-nilai Qur’ani dapat memberikan solusi substantif bagi problem
keluarga Muslim Indonesia masa kini. Contoh-contoh kasus publik figur dijadikan cermin sosial
agar pembacaan teks tidak terlepas dari realitas empirik masyarakat.

Melalui pendekatan magashid al-syari‘ah yang digabungkan dengan perspektif keadilan
gender Islami, penelitian ini bertujuan menyusun pembacaan baru yang lebih komprehensif, adil,
dan relevan terhadap ayat-ayat keluarga. Dengan demikian, kajian ini diharapkan tidak hanya
memberi kontribusi teoritis bagi pengembangan studi tafsir kontemporer, tetapi juga
menawarkan kerangka etis untuk memperkuat fondasi keluarga Muslim Indonesia pada era
modern.

KERANGKA TEORETIS

Teori Maqashid al-syari‘ah sebagai Paradigma Penafsiran Qur’ani

Dalam tradisi intelektual Islam, magashid al-syari‘ah menempati posisi yang sangat penting
sebagai fondasi dalam memahami tujuan dan orientasi syariat (Fauzi et al., 2023). Sejak era klasik,
ulama seperti al-Juwayni, al-Ghazali, dan terutama al-Syatibi telah merumuskan bahwa syariat
tidak diturunkan secara parsial dan terpisah-pisah, tetapi merupakan sistem nilai yang bertujuan
menjaga kemaslahatan manusia (Al-Syatibi, 2003). Al-Syatibi, yang dianggap sebagai peletak teori
maqashid modern melalui karyanya a/-Muwdifagat, menegaskan bahwa seluruh ketentuan hukum
dalam Islam berorientasi pada perlindungan lima kebutuhan dasar: agama (al-din), jiwa (al-nafs),
akal (al-‘aql), keturunan (al-nasl), dan harta (al-mal). Dengan demikian, maqashid tidak hanya
menjelaskan apa yang diperintahkan syariat, tetapi mengapa sebuah hukum ditetapkan dan
kemaslahatan apa yang diinginkannya (Al-Syatibi, 2003).

Dalam perkembangan pemikiran kontemporer, gagasan maqashid mengalami revitalisasi
penting melalui karya-karya tokoh seperti Ibn ‘Asytr (Magdshid al-syari‘ah al-Iskimiyyah), Ahmad
al-Raysuni, dan Yusuf al-Qaradawi (Al-Qaradawi, 2009). Mereka memperluas cakupan maqashid
dari sekadar lima kebutuhan dasar menuju maqashid yang lebih luas seperti keadilan sosial,
kemuliaan manusia (kardamah insaniyyah), kebebasan, dan kesetaraan. Pendekatan ini kemudian
melahirkan apa yang dikenal sebagai Zafsir maqashidi, yaitu metode penafsiran yang tidak berhenti
pada struktur bahasa dan tekstualitas ayat, tetapi bergerak ke arah nilai, tujuan, dan orientasi
moral yang mendasari ayat.

179



Nusantara: Jurnal for Southeast Asian Islamic Studies

Tafsir magqashidi hadir sebagai kritik yang konstruktif terhadap kecenderungan sebagian
tafsir normatif—terutama yang legalistik—ryang kadang terjebak pada pemahaman literal
schingga mengabaikan semangat besar al-Qur’an (Hamdani, 2020). Tahir al-Misawi bahkan
menckankan bahwa membaca al-Qur’an tanpa mempertimbangkan maqashid sama halnya
dengan melihat tubuh tanpa memahami ruhnya (Hakim, 2023; Umayyah, 2016). Artinya, teks
tidak akan memiliki daya transformasi bagi masyarakat bila dibaca tanpa arah tujuan.

Sebagai pendekatan hermeneutik, tafsir waqashidi bekerja dengan beberapa prinsip.
Pertama, prinsip holistisme (jam* al-nuszs), yaitu mengumpulkan seluruh ayat yang membahas
suatu tema lalu membacanya sebagai satu kesatuan makna. Kedua, prinsip purposivitas, yaitu
memahami ayat dalam kerangka tujuan syariat, bukan sekadar kata per kata. Ketiga, prinsip
kontekstualitas, yang meniscayakan keterlibatan realitas sosial sebagai bahan pertimbangan
analitis. Keempat, prinsip harmonisasi, yaitu mencegah pembacaan yang bertentangan dengan
nilai keadilan, kemaslahatan, dan martabat manusia (Fitriah et al., 2023; Kurniasih, 2022).

Dalam isu keluarga, maqashid memiliki relevansi yang sangat kuat. Relasi laki-laki dan
perempuan, pernikahan, keadilan dalam rumah tangga, hingga talak adalah bagian dari maqashid
besar yaitu hifzh al-nasl (petlindungan keturunan) dan hifzh al-%rdh (petlindungan kehormatan).
Karena itu, pendekatan magashidi memungkinkan pembacaan ayat-ayat keluarga secara lebih
substantif dan manusiawi. Ketentuan-ketentuan normatif dalam ayat pernikahan, misalnya, tidak
hanya dipahami sebagai aturan legal, tetapi sebagai instrumen untuk menghadirkan sakinab,
mawaddah, dan rahmah dalam keluarga (Fitriah et al., 2023; Zahrotun, 2023). Begitu pula ayat-ayat
tentang talak tidak semestinya dipahami sebagai legitimasi dominasi laki-laki, tetapi sebagai
mekanisme terakhir untuk menjaga martabat kedua belah pihak.

Dalam konteks Indonesia sebagai masyarakat Muslim terbesar di dunia dengan keragaman
budaya dan dinamika sosial yang kompleks, pendekatan maqashidi sangat relevan. Maqashid
memberi ruang untuk menilai ulang praktik-praktik keluarga yang mungkin tidak sesuai dengan
nilai Qur’ani meskipun telah lama menjadi norma sosial. Dengan demikian, maqashid tidak
hanya berfungsi sebagai metode penafsiran, tetapi juga sebagai alat evaluasi moral terhadap
praktik keluarga kontemporer. Hal ini memberikan landasan yang kuat bagi penelitian ini untuk
membaca ayat-ayat keluarga dengan orientasi kemaslahatan dan keadilan yang sesuai dengan
tantangan keluarga Muslim Indonesia masa kini.

Teori Keadilan Gender dalam Islam sebagai Kerangka Analitis Relasi Suami-Istri

Teori keadilan gender dalam Islam berangkat dari keyakinan fundamental bahwa al-Qur’an
menempatkan laki-laki dan perempuan sebagai makhluk yang setara dalam nilai spiritual,
kapasitas moral, dan hak-hak kemanusiaannya (Kuokkanen, 2015; Robinson, 2008). Pemikir
Muslim kontemporer seperti Amina Wadud, Asma Barlas, dan Nasaruddin Umar menegaskan
bahwa al-Qur’an secara konsisten mengafirmasi kesetaraan manusia, sebagaimana tercermin
dalam ayat-ayat seperti QS. al-Hujurat: 13, QS. al-Nahl: 97, dan QS. Ali ‘Imran: 195. Kesetaraan
ini bukan keseragaman peran biologis, tetapi kesetaraan martabat dan tujuan hidup.

Dalam kajian gender modern, perbedaan antara sex dan gender menjadi dasar penting. Sex
merujuk pada perbedaan biologis, sementara gender adalah konstruksi sosial tentang peran,
tanggung jawab, dan relasi kuasa antara laki-laki dan Perempuan (Muzakki, 2016). Dalam
konteks masyarakat Muslim, termasuk Indonesia, struktur sosial patriarkis sering kali
membentuk relasi keluarga yang timpang, sehingga ayat-ayat al-Qur’an tentang relasi suami—istri
kerap ditafsirkan secara bias (Keppi et al., 2020; B. S. Turner, 2018). Teori keadilan gender dalam
Islam bertujuan membongkar bias tersebut dan mengembalikan pesan al-Qur’an yang sejati
tentang kesalingan (mutuality), keadilan, dan kasih sayang.

Asma Barlas(2002) dalam Believing Women in Islam menolak anggapan bahwa al-Qur’an
bersifat patriarkis; menurutnya, patriarki justru merupakan produk tafsir yang dipengaruhi
budaya maskulinitas historis. Amina Wadud melalui Qur'an and Woman mengembangkan

180 |



Lenny Guspidawati, dkk | Tafsir Magdshidi Atas Ayat-Ayat Kelnarga. . ....

pendekatan hermeneutik gender yang menekankan pentingnya membaca ayat secara
kontekstual, memperhatikan struktur bahasa, serta melihat bagaimana konsep keadilan menjadi
inti ajaran Islam (Masruroh, 2022; Syahabuddin Yahya, 2022; Syaifuddin, 2020). Keduanya
sepakat bahwa ayat-ayat yang tampak hierarkis, seperti QS. al-Nisa’: 34 tentang qiwamah, harus
dibaca dalam kerangka tanggung jawab moral, bukan superioritas gender.

Teori keadilan gender dalam Islam menegaskan beberapa prinsip penting. Pertama, prinsip
al-musawah (kesetaraan), yakni pengakuan bahwa laki-laki dan perempuan memiliki kedudukan
spiritual yang sama di hadapan Allah. Kedua, prinsip a/-‘adalah, bahwa semua relasi manusia—
termasuk suami dan istri—harus berlandaskan keadilan yang tidak memihak. Ketiga, prinsip a/
ma ‘riif, yaitu keluhuran moral dan nilai-nilai kebaikan yang mengendalikan setiap bentuk interaksi
dalam rumah tangga. Keempat, prinsip a/-taradhi, yakni persetujuan bersama dalam pengambilan
keputusan keluarga.

Para pemikir Muslim Indonesia seperti Quraish Shihab, Nasaruddin Umar, dan Musdah
Mulia memperkaya teori ini dengan konteks lokal Nusantara. Mereka menunjukkan bahwa
ketimpangan gender dalam keluarga Indonesia sering kali bersumber dari budaya patriarkis—
bukan dari ajaran Islam. Karena itu, pendekatan gender Islami justru berfungsi meluruskan
pemahaman agama agar kembali kepada prinsip Qur’ani yang menegakkan kesalingan,
penghormatan, dan keadilan.

Dalam konteks penelitian ini, teori keadilan gender digunakan sebagai alat untuk: (1).
menilai sejauh mana pemahaman ayat-ayat tentang pernikahan dan talak sejalan dengan prinsip
kesetaraan dan keadilan; (2). Membedakan antara nilai Qur’ani dan norma budaya yang tidak
Islami; (3). Mengungkap bias tafsir yang berdampak pada praktik keluarga Muslim Indonesia;
dan (4). Menyusun kerangka pemahaman yang lebih adil, setara, dan manusiawi dalam relasi
rumah tangga.

Dengan demikian, teori keadilan gender dalam Islam menjadi perangkat analitis yang
penting untuk memastikan bahwa pembacaan terhadap ayat-ayat keluarga tidak terjebak pada
bias patriarkis, tetapi selaras dengan maqashid syariat yang berorientasi pada kemaslahatan,
kehormatan, dan keadilan.

Melalui dua teoti besat—rmagashid al-syari‘ah dan keadilan gender Islami—penelitian ini
memiliki perangkat analisis yang kuat dan komprehensif. Magashid memberikan kerangka tujuan
moral hukum keluarga, sementara teori keadilan gender memastikan bahwa pembacaan terhadap
ayat-ayat keluarga tetap selaras dengan nilai kesetaraan dan kemanusiaan. Keduanya saling
melengkapi sebagai fondasi analitik yang kokoh untuk membaca ulang ayat-ayat keluarga dalam
konteks masyarakat Muslim Indonesia masa kin.

METODE

Penelitian ini merupakan kajian kualitatif berbasis /brary research dengan pendekatan tafsir tematik
(tafsir mandps i) (Shihab, 1993). Seluruh ayat al-Qur’an yang berkaitan dengan pernikahan, relasi
suami—istri, talak, dan prinsip keadilan dikumpulkan dan dianalisis melalui penelusuran terhadap
kitab-kitab tafsir klasik maupun kontemporer, seperti karya al-Tabari, al-Qurtubi, Ibn Kathir,
Nawawi al-Bantani, hingga tafsir modern seperti a/-Mishbah. Pendekatan tematik dipilih karena
mampu menghadirkan struktur makna yang komprehensif dan utuh terhadap wacana keluarga
dalam al-Qur’an, sekaligus memungkinkan integrasi antara teks dan konteks.

Analisis data dilakukan melalui tiga langkah: pertama, analisis tekstual-tafsir, yaitu
menafsirkan ayat berdasarkan bahasa, konteks turunnya ayat, serta pandangan para mufassir.
Kedua, analisis maqashidi, dengan menelusuri tujuan dan nilai-nilai dasar syariat seperti keadilan,
kemaslahatan, dan perlindungan martabat manusia (hifz al-nasl dan hifz al-‘irdh) sebagai
kerangka moral dalam memahami ayat-ayat keluarga. Ketiga, analisis keadilan gender Islami,

| 181



Nusantara: Jurnal for Southeast Asian Islamic Studies

yang digunakan untuk menilai relasi suami—istri dan dinamika keluarga kontemporer agar tidak
terjebak pada bias patriarkis, serta untuk menghubungkan pembacaan ayat dengan realitas
keluarga Muslim Indonesia, termasuk melalui ilustrasi kasus publik figur.

Untuk menjamin validitas, penelitian ini menggunakan triangulasi literatur antara tafsir
klasik, kajian maqashid, dan teori gender dalam Islam. Penggunaan contoh kasus keluarga artis
Indonesia turut memperkuat relevansi kontekstual penelitian, sehingga pembacaan ayat-ayat
keluarga tidak berhenti pada ranah normatif, tetapi hadir sebagai kerangka analitis yang mampu
merespons problem keluarga Muslim di Indonesia secara aktual.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Sakinah—Mawaddah—Rahmah: Idealisme Qur’ani dan Realitas Disharmoni Keluarga
Muslim Indonesia

Ayat QS. al-Ram: 21 menyebutkan bahwa tujuan pernikahan adalah menghadirkan sakinab,
sedangkan mawaddah dan rabmah menjadi fondasi emosional dan etis rumah tangga. Para mufassir
klasik seperti al-Tabari dan al-Qurtubi memaknai sakinah sebagai ketenteraman yang lahir dari
ikatan ruhani dan kesalingan antara suami dan istri (Al-Quthubi, 1993; al-Tabari, 1999). Tafsir
modern seperti Quraish Shihab (Shihab, 2007)menekankan bahwa tiga konsep ini bukan sekadar
sifat emosional, tetapi struktur moral yang harus diwujudkan melalui komunikasi, penghormatan,
dan perlindungan.

Namun, data sosial Indonesia menunjukkan meningkatnya disharmoni rumah tangga, yang
tercermin dalam tingginya angka perceraian serta munculnya banyak kasus perselisihan,
kekerasan emosional, maupun KDRT—yang sebagian tampak dalam kasus publik figur seperti
Lesti—Billar atau Venna Melinda—Ferry Irawan.

Dengan pendekatan maqashid, tiga konsep ini—sakinah, mawaddah, dan rabmah—dapat
dipahami sebagai tujuan fundamental syariat dalam membangun keluarga, namun
pemaknaannya menjadi lebih kaya ketika dibaca melalui perspektif interdisipliner. Sakinab,
misalnya, bukan hanya ketenangan spiritual sebagaimana dimaknai para mufassir, tetapi juga
menggambarkan stabilitas psikologis yang menjadi fondasi hubungan sehat menurut psikologi
keluarga modern. Stabilitas ini meliputi keamanan emosional, keterhubungan (attachment), dan
kemampuan mengelola konflik, sebagaimana dijelaskan dalam teori family systems therapy
(Lieberman, 1994; Slesnick & Zhang, 2016). Mawaddah dapat dibaca sebagai energi afeksi yang
menurut teori psikologi positif berfungsi sebagai ewotional drive yang memperkuat bonding
pasangan. Sosiologi keluarga melihatnya sebagai affective solidarity yang memastikan relasi tidak
hanya bertahan, tetapi juga tumbuh memenuhi kebutuhan sosial kedua belah pihak.

Adapun rabmah mencerminkan dimensi empati, kasih sayang, dan etika relasional yang
selaras dengan konsep care ethics dalam filsafat moral kontemporer, yang menekankan relasi saling
merawat sebagai kunci keberlanjutan keluarga. Dari sudut pandang antropologi budaya, ketiga
konsep ini beketja sebagai cultural scripts—nilai-nilai budaya agama yang mengarahkan perilaku
dan ekspektasi dalam keluarga Muslim Indonesia, yang terhubung dengan norma malu (shame
culture), hierarki, dan nilai kebersamaan. Sementara dari perspektif ekonomi keluarga, sakinalh—
mawaddah—rabmah menjadi indikator household well-being yang dipengaruhi oleh kestabilan
pendapatan, distribusi peran yang adil, dan kemampuan pasangan menavigasi tekanan ekonomi
urban.

Ketiga konsep ini secara keseluruhan merujuk kepada dua maqashid besar: perlindungan
keturunan (hifz al-nasl) dan perlindungan martabat (‘irdh). Perlindungan keturunan tidak hanya
berarti kesinambungan biologis, tetapi lebih luas: terciptanya generasi yang sehat secara mental,
sosial, dan spiritual. Sementara perlindungan martabat berkaitan dengan bagaimana relasi

182 |



Lenny Guspidawati, dkk | Tafsir Magdshidi Atas Ayat-Ayat Kelnarga. . ....

keluarga dibangun dalam kerangka penghormatan, kebebasan dari kekerasan, serta pengakuan
terhadap integritas emosional masing-masing pasangan. Dengan demikian, pembacaan
interdisipliner ini memperlihatkan bahwa sakinah, mawaddah, dan rahmah bukan sekadar idealisme
normatif, tetapi struktur nilai yang mencakup dimensi psikologis, sosial, budaya, ekonomi, dan
moral, yang semuanya bermuara pada tercapainya kemaslahatan manusia sebagai tujuan utama
syariat.

Fenomena disharmoni keluarga Indonesia menunjukkan adanya jurang nyata antara nilai
ideal Qur’ani mengenai keharmonisan dan realitas praktik sosial yang dijalani banyak pasangan.
Dalam perspektif gender, absennya sakinah tidak dapat dipahami hanya sebagai kegagalan
personal atau moral, melainkan merupakan gejala struktural yang berakar pada relasi kuasa yang
tidak seimbang dalam rumah tangga. Struktur patriarki yang masih kuat di Indonesia
menciptakan kondisi di mana keputusan keluarga, distribusi peran, dan alokasi otoritas
cenderung berpihak kepada laki-laki. Dalam kerangka teoti power dynamics dalam sosiologi
keluarga, ketimpangan kuasa ini berdampak langsung pada kualitas komunikasi, kemampuan
menyelesaikan konflik, dan tingkat kepuasan emosional pasangan (Makkonen et al., 2023).
Komunikasi yang timpang—di mana suara perempuan sering kali diremehkan atau tidak
dianggap setara—memicu siklus hubungan yang rapuh dan penuh ketegangan emosional.

Dari perspektif psikologi, relasi kuasa yang timpang ini menciptakan pola ewotionally abusive
relationship yang tidak selalu tampak sebagai kekerasan fisik, tetapi menghadirkan bentuk-bentuk
kekerasan simbolik seperti merendahkan, mengontrol, membatasi ruang sosial pasangan, atau
memanipulasi emosi (Sims, 2008). Teori gaskghting dan coercive contro/ menjelaskan bagaimana
dominasi psikologis dapat merusak sense of self seseorang, sehingga hilangnya sakinah dalam
rumah tangga sering kali merupakan hasil akumulasi tekanan emosional yang berulang.
Sementara dari perspektif antropologi budaya, praktik patriarki Indonesia tidak homogen; ia
beroperasi melalui kode-kode budaya seperti konsep “istri yang patuh”, “harga diri laki-laki”,
atau “perempuan sebagai penjaga harmoni”, yang secara tidak sadar dipelajari dan direproduksi
lintas generasi.

Kasus-kasus publik figur yang disorot media menunjukkan bahwa konflik keluarga modern
tidak lagi semata-mata terkait faktor ekonomi, tetapi dipengaruhi oleh dinamika kontrol,
ekspektasi publik, dan performativitas identitas di ruang digital. Industri hiburan dan media
sosial membentuk tekanan budaya baru: pasangan harus tampil ideal, harmonis, dan glamor di
depan kamera, sementara ketegangan emosional yang tidak terselesaikan tersembunyi di balik
citra tersebut. Kondisi ini selaras dengan teoti sociology of emotions yang menyatakan bahwa ekspresi
emosi dalam masyarakat modern sangat dipengaruhi oleh tuntutan performatif public (Bericat,
2016; J. H. Turner & Stets, 2005). Ketika realitas tidak sesuai dengan citra publik, disonansi
emosional muncul dan memperdalam konflik.

Dengan demikian, disharmoni keluarga tidak bisa hanya dipahami sebagai penyimpangan
dari nilai Qur’ani, tetapi sebagai hasil dari interaksi kompleks antara struktur sosial patriarkis,
dinamika psikologis, tekanan ekonomi, performa media, dan transformasi budaya. Pendekatan
maqashid dalam membaca ayat tentang keluarga menjadi penting untuk menilai persoalan ini
secara holistik: sakinah tidak sekadar berarti tenang, tetapi menuntut keadilan struktural;
mawaddah tidak sekadar cinta, tetapi energi afektif yang harus dipupuk melalui komunikasi
egaliter; dan rabmah tidak sekadar belas kasih, tetapi etika relasional yang melampaui budaya
kontrol dan dominasi yang masih mengakar kuat dalam masyarakat.

Dengan demikian, ayat ini tidak hanya memberi panduan moral, tetapi juga menawarkan
indikator evalnatif untuk menilai kesehatan relasi suami—istri. Relasi yang tidak mencerminkan
sakinab—mawaddah—rabmah sejatinya telah keluar dari maqashid syariat.

183



Nusantara: Jurnal for Southeast Asian Islamic Studies

Qiwamah dan Ketimpangan Gender: Membaca QS. al-Nisa’: 34 secara Maqashidi

QS. al-Nisa 34 merupakan salah satu ayat yang paling sering dirujuk untuk menjustifikasi
kepemimpinan laki-laki dalam keluarga, dan karena itu menjadi titik krusial bagi perdebatan
mengenai relasi gender dalam Islam. Tafsir klasik seperti Ibn Kathir, al-Tabari, dan al-Qurtubi
memahami istilah al-rijal gawwamisina ‘ala al-nisa’ sebagai bentuk otoritas laki-laki yang lahir dari
dua landasan utama: “kelebihan” (fafd7l) yang mereka miliki serta tanggung jawab nafkah yang
mereka emban (Muzakki, 2016). Pemaknaan ini pada masa klasik sangat masuk akal, mengingat
struktur masyarakat patriarkal pra-modern yang menempatkan laki-laki sebagai pencari natkah
tunggal dan perempuan sebagai subjek domestik. Dalam konteks tersebut, giwamah dipahami
sebagai kepemimpinan yang fungsional sesuai struktur sosial yang ada.

Namun kajian tafsir modern seperti yang dikembangkan oleh Amina Wadud (2019), Asma
Barlas (2002), Fazlur Rahman (Rahman, 1967), dan Nasaruddin Umar (Nasaruddin Umar, 1999)
menunjukkan bahwa pembacaan literal terhadap ayat ini tidak lagi memadai ketika diterapkan
dalam masyarakat kontemporer yang struktur sosial dan ekonominya telah berubah secara
signifikan. Mereka menegaskan bahwa giwamah bukanlah legitimasi teologis bagi dominasi, tetapi
merupakan mekanisme pembagian tanggung jawab yang bersifat kontekstual. Artinya, ayat ini
tidak menetapkan superioritas ontologis laki-laki, tetapi mencerminkan keadaan sosial-historis
masyarakat Arab saat ayat diturunkan. Ketika kondisi sosial berubah—misalnya perempuan
berpendidikan tinggi, bekerja, atau bahkan menjadi penyumbang ekonomi utama keluarga—
maka giwamah sebagai mekanisme kepemimpinan dapat bersifat fleksibel, tergantung pada siapa
yang lebih mampu menjalankan fungsi perlindungan, pelayanan emosional, dan manajemen
keluarga.

Pendekatan interdisipliner memperkuat pembacaan ini. Dalam sosiologi keluarga, konsep
giwamah dapat dibaca sebagai bentuk role allocation, yaitu distribusi peran berdasarkan kapabilitas,
bukan jenis kelamin (Von Solms et al., 2017). Teori psikologi relasional menunjukkan bahwa
kepemimpinan dalam keluarga scharusnya didasarkan pada relational competence seperti
kemampuan komunikasi, empati, dan pengambilan keputusan yang inklusif—bukan sekadar
kekuasaan structural (Campbell & Wu, 2011). Antropologi budaya mengungkapkan bahwa
pemaknaan giwamah di berbagai masyarakat Muslim berbeda-beda; di sebagian wilayah
Nusantara, misalnya Minangkabau atau beberapa komunitas Bugis, struktur sosial matrilineal
atau bilateral justru membuat peran perempuan sangat kuat dalam pengambilan keputusan
keluarga. Hal ini menunjukkan bahwa budaya dan kondisi lokal berpengaruh besar terhadap
praksis giwamah, sehingga pembacaan yang terlalu literal berpotensi berbenturan dengan realitas
sosial Indonesia.

Dari sisi politik hukum, regulasi keluarga di Indonesia melalui UU Perkawinan dan KHI
juga menunjukkan bahwa kepemimpinan keluarga bukan lagi domain tunggal laki-laki,
melainkan hasil musyawarah dan pengaturan bersama. Ketika perempuan menjadi pencari
nafkah utama atau memiliki kapasitas ekonomi lebih besar, hukum nasional tidak menafikan
kemampuannya menjalankan fungsi kepemimpinan. Hal ini menguatkan tafsir modern bahwa
giwamah bukan mandat absolut, tetapi tanggung jawab fungsional yang dapat bergeser sesuai
dinamika keluarga.

Kajian gender kontemporer menambahkan bahwa menjadikan gzwamah sebagai legitimasi
dominasi laki-laki merupakan bentuk kekerasan simbolik yang diuraikan oleh Pierre Bourdieu.
Dominasi yang didasarkan pada “konstruksi moral-spiritual” dianggap wajar, padahal
sesungguhnya adalah strategi reproduksi kekuasaan maskulin. Pendekatan maqashid
membatalkan legitimasi ini karena bertentangan dengan prinsip a/-‘adalah (keadilan), al-ma'rif
(keluhuran moral), dan karamal insaniyyah (martabat manusia). Jika praktik qiwamah melahirkan
penindasan, kekerasan, atau subordinasi perempuan, maka praktik tersebut tidak hanya keliru
secara sosial, tetapi juga bertentangan secara teologis.

184 |



Lenny Guspidawati, dkk | Tafsir Magdshidi Atas Ayat-Ayat Kelnarga. . ....

Dengan demikian, givamah dalam perspektif interdisipliner adalah konsep dinamis yang
harus dibaca dalam kerangka kemaslahatan, keadilan relasional, dan kapabilitas nyata dalam
keluarga, bukan sebagai keistimewaan biologis atau klaim kekuasaan mutlak. Pembacaan inilah
yang memungkinkan ayat tersebut tetap relevan bagi keluarga Muslim Indonesia di tengah
perubahan sosial, ekonomi, dan budaya yang terus berlangsung.

Konsep gawamah dalam QS. al-Nisa’: 34 sering dipahami secara keliru sebagai legitimasi
dominasi suami, sehingga menjadi salah satu ayat yang paling rentan disalahgunakan untuk
membenarkan tindakan kekerasan dalam rumah tangga. Dalam banyak kasus di Indonesia,
terutama yang terckspos melalui media seperti kasus Venna Melinda—Ferry Irawan atau Lesti
Kejora—Rizky Billar, pelaku kekerasan kerap menggunakan justifikasi normatif—baik yang
cksplisit maupun implisit—bahwa ia memiliki “hak kepemimpinan” dan “hak mengatur” istri.
Fenomena ini menunjukkan bagaimana konstruksi giwamah yang dipahami secara literal dapat
bertransformasi menjadi kekerasan simbolik, kekerasan emosional, dan kekerasan fisik.

Dari perspektif tafsir magashidi, kekerasan domestik tidak hanya bertentangan dengan
prinsip rabmab, tetapi juga merupakan pelanggaran terhadap maqashid dasar seperti hifz al-nafs
(petlindungan jiwa), bifz al-%rdh (petlindungan martabat), dan hifz al-nasl (perlindungan
keberlanjutan keluarga). Dengan demikian, kekerasan domestik bukan hanya “pelanggaran
moral” tetapi secara fundamental anti-syariat, karena meruntuhkan nilai inti perlindungan
manusia yang menjadi tujuan utama syariat. Ulama maqashid modern seperti Ibn ‘Asyur
menegaskan bahwa setiap praktik yang melukai martabat dan integritas fisik istri adalah bentuk
ta‘addi (agresi) yang tidak memiliki legitimasi syariat meskipun dibungkus dengan narasi
kepemimpinan.

Dalam kajian psikologi kekerasan, relasi gtwamah yang dipahami sebagai hierarki otoritas
absolut menciptakan lingkaran kekerasan (¢yele of violence): fase ketegangan, ledakan kekerasan,
dan fase penyesalan—yang berulang dalam pola yang makin meningkat. Banyak penelitian
menunjukkan bahwa laki-laki pelaku KDRT seringkali memaknai kekuasaan mereka sebagai
bagian dari “hak laki-laki”, yang diperkuat oleh budaya maskulinitas toksik. Budaya ini, dalam
konteks Indonesia, berkaitan dengan nilai-nilai lokal seperti konsep “harga diri lelaki” (sirab,
gengsi, maly) yang membuat sebagian laki-laki merasa terancam ketika perempuan tampil lebih
mandiri atau berdaya secara ekonomi.

Antropologi budaya juga menjelaskan bahwa sebagian masyarakat Indonesia masih
memelihara narasi bahwa perempuan adalah “penjaga harmoni”, “yang harus sabar”, dan “yang
harus mempertahankan rumah tangga”. Narasi ini membuat banyak perempuan bertahan dalam
relasi berbahaya, karena takut stigma perceraian atau tekanan keluarga besar. Dalam hubungan
seperti ini, gzwamah berubah menjadi alat reproduksi kekuasaan patriarkis, sehingga tindakan
kekerasan dipandang sebagai “hak korektif” laki-laki. Pierre Bourdieu menyebut bentuk ini
sebagai kekerasan simbolik—kekerasan yang bekerja melalui legitimasi sosial sehingga tidak
dikenali sebagai kekerasan (Bourdieu, 2018).

Dari perspektif gender Islami, gzwamah harus dipahami bukan sebagai superioritas laki-laki,
tetapi sebagai tanggung jawab fungsional untuk menciptakan keadilan dan keamanan emosional
dalam keluarga. Tafsir Amina Wadud dan Asma Barlas menunjukkan bahwa ayat ini tidak
menempatkan laki-laki di atas perempuan secara ontologis, tetapi mengatur peran berdasarkan
kapasitas dan situasi sosial yang dapat berubah (Barlas, 2002; Wadud, 2019). Jika suami tidak
mampu menjalankan fungsi perlindungan, atau bahkan menjadi sumber ancaman, maka secara
magqashid ia kehilangan legitimasi kepemimpinan. Sementara Quraish Shihab menegaskan bahwa
qiwamah adalah “kewajiban moral”, bukan “kekuasaan struktural” (Shihab, 1994).

Dalam kerangka hukum keluarga Indonesia, UU PKDRT secara tegas melarang segala
bentuk kekerasan fisik, psikis, seksual, maupun ekonomi. Regulasi ini mencerminkan pergeseran

| 185



Nusantara: Jurnal for Southeast Asian Islamic Studies

budaya hukum dari tafsir literal ke tafsir wagashidi: melindungi jiwa dan martabat istri adalah
prioritas syariat dan negara. Dengan demikian, gzwamah harus ditafsirkan menjadi kepemimpinan
dialogis, yakni kepemimpinan yang dibangun melalui komunikasi, kesalingan, dan pembagian
peran yang adil sesuai kapasitas masing-masing pihak.

Pemaknaan ulang giwamah ini menjadi sangat penting untuk mencegah legitimasi
keagamaan terhadap KDRT, serta untuk memastikan bahwa nilai-nilai Qur’ani berjalan selaras
dengan prinsip keadilan sosial dan maqashid syariat. Dengan membaca ulang ayat kepemimpinan
suami melalui pendekatan interdisipliner, kita dapat mengembalikan gzwamah ke posisi aslinya:
bukan sebagai instrumen kekuasaan, tetapi sebagai amanah moral yang bertujuan untuk
menciptakan keluarga yang aman, setara, dan bermartabat.

Talak sebagai Jalan Terakhir: Analisis Maqashid, Sosial, Politik, dan Budaya Indonesia

Dalam kerangka maqashid al-syati‘ah, perceraian (fa/ak) bukanlah tujuan utama, melainkan
mekanisme darurat yang dihadirkan syariat untuk mencegah kerusakan yang lebih besar ketika
relasi suami—istri tidak lagi bertumpu pada keadilan dan kemaslahatan. Para pemikir maqashid
klasik seperti al-Syatibi dan Ibn ‘Asyir menegaskan bahwa izin bercerai harus dipahami dalam
kerangka perlindungan terhadap jiwa (hifz al-nafs), martabat (‘itdh), dan keberlanjutan keluarga
(hifz al-nasl). Karena itu, talak mengandung watak remedia/—ia hadir untuk mengurangi mudarat,
bukan melanggengkan ketidakadilan. D1 sisi lain, sejumlah ahli hukum Islam modern seperti
Fazlur Rahman dan Jasser Auda menekankan bahwa pandangan fikih klasik tentang talak perlu
dibaca ulang dalam konteks sosial kontemporer, karena praktik sosial sekarang menunjukkan
dinamika kekuasaan dan struktur ekonomi yang jauh berbeda dengan masyarakat abad pertama
Islam.

Perdebatan antara pemikir klasik dan kontemporer ini semakin relevan ketika kita melihat
realitas keluarga Muslim Indonesia. Dalam praktik sosial, talak kerap terjadi tidak sebagai jalan
terakhir, tetapi sebagai respon emosional terhadap konflik yang sesungguhnya dapat dimediasi.
Sosiolog keluarga mengamati bahwa banyak keputusan cerai dipengaruhi oleh tekanan
psikologis, persaingan ekonomi, atau ekspektasi sosial yang tidak realistis—fenomena yang
jarang terakomodasi dalam fikih klasik. Pendekatan normatif yang menempatkan talak sebagai
hak sepihak suami pun dikritik oleh para akademisi gender seperti Musdah Mulia atau Amina
Wadud, yang menilai bahwa struktur sosial patriarkal sering kali mengubah talak dari
“mekanisme penyelamatan” menjadi “senjata kekuasaan domestik”. Di sinilah terjadi benturan
antara ideal maqashid yang melindungi martabat dengan kenyataan sosial yang sering kali
mereproduksi ketidakadilan gender.

Dalam kerangka sosial budaya Indonesia, proses pengambilan keputusan tentang talak tidak
terjadi dalam ruang hampa. Antropolog seperti Hildred Geertz menunjukkan bahwa masyarakat
Indonesia memiliki cultural scripts tentang keharmonisan keluarga, kesabaran perempuan, dan
kehormatan keluarga besar yang membentuk cara individu menilai konflik rumah tangga
(Geertz, 1974). Budaya malu (shame culture) membuat perempuan sering menanggung beban
moral yang lebih besar untuk mempertahankan rumah tangga, bahkan ketika mereka berada
dalam hubungan yang berbahaya. Di sisi lain, modernisasi dan mediasi digital—yang tampak
dalam kasus-kasus publik figur yang viral—menghadirkan tekanan baru: gesekan antara
kehidupan privat dan ekspektasi publik. Media sosial mempercepat eskalasi konflik dan
menambah stigma sosial bagi perempuan selepas perceraian, memperburuk ketimpangan
perlindungan yang seharusnya dijamin oleh maqashid.

Dimensi polittk hukum Indonesia turut memperumit situasi ini. Secara formal, UU
Perkawinan dan Kompilasi Hukum Islam mengatur mekanisme perceraian melalui peradilan
agama dengan upaya mediasi terlebih dahulu. Namun para ahli hukum keluarga seperti Siti
Musdah Mulia dan Ahmad Rofiq menyoroti bahwa implementasi hukum masih bias gender,

186 |



Lenny Guspidawati, dkk | Tafsir Magdshidi Atas Ayat-Ayat Kelnarga. . ....

terutama dalam penegakan nafkah pasca-cerai, pembagian harta, dan hak asuh anak (Mulia, 2017,
2022b, 2022a). Banyak perempuan mengalami double burden: kehilangan dukungan ekonomi
sekaligus harus menanggung stigma sosial. Problem ini menunjukkan bahwa hukum formal
belum sepenuhnya mencerminkan maqgashid dalam menjalankan perlindungan jiwa, martabat,
dan keturunan. Perdebatan juga muncul antara kelompok konservatif—yang mempertahankan
model talak klasik sebagai hak prerogatif suami—dan para reformis—yang menuntut
rekonstruksi hukum keluarga untuk menyeimbangkan hak dan kewajiban dalam perspektif
kesetaraan dan kemaslahatan.

Dari sudut pandang psikologi keluarga, sejumlah pakar menckankan bahwa perceraian
seringkali bukan hasil “ketidakcocokan teologis”, melainkan akibat erosi emosional yang
berlangsung lama: ketimpangan komunikasi, manipulasi emosional, atau kekerasan simbolik.
Teori coercive control menjelaskan bagaimana dominasi dalam rumah tangga dapat bekerja secara
halus namun menghancurkan integritas psikologis pasangan (Saptono, 1999). Ketika relasi kuasa
yang timpang ini dilegitimasi dengan narasi giwamah versi patriarkal, talak kerap menjadi batu
loncatan bagi pelaku kekerasan untuk menghindari tanggung jawab, bukan sarana pemulihan
hubungan yang rusak. Padahal, dalam magqashid, setiap bentuk kekerasan domestik yang
mengancam stabilitas emosi, kesehatan mental, atau keselamatan fisik adalah pelanggaran serius
terhadap nilai perlindungan syariat.

Dengan demikian, talak harus dibaca secara komprehensif: tidak sekadar sebagai konsep
fikih, tetapi sebagai fenomena sosial-budaya yang beroperasi dalam struktur kekuasaan,
ekonomi, dan politik hukum. Pembacaan ini menegaskan bahwa talak hanya memenuhi waqdshid
ketika ia bekerja sebagai mekanisme penyelamatan dari kerusakan yang lebih besar—bukan
ketika ia menjerumuskan pasangan, terutama perempuan dan anak, ke dalam kerentanan yang
lebih parah. Karena itu, para akademisi kontemporer mendorong pemaknaan ulang talak yang
berpijak pada semangat keadilan, kesalingan, dan perlindungan kemanusiaan; sebuah pendekatan
yang tidak hanya setia pada nilai Qur’ani, tetapi juga peka terhadap realitas sosial masyarakat
Muslim Indonesia.

PENUTUP

Kajian ini menunjukkan bahwa pembacaan 7Zafsir maqashidi atas ayat-ayat keluarga menawarkan
kerangka hermeneutik yang lebih relevan dan responsif terhadap realitas keluarga Muslim
Indonesia kontemporer. Pendekatan maqashid memungkinkan nilai-nilai Qur’ani—sakinab,
mawaddah, dan rabmah—dipahami bukan sebagai konsep ideal yang statis, tetapi sebagai prinsip
etis yang bekerja dalam dinamika sosial, budaya, ekonomi, dan politik. Dengan demikian, tujuan
syariat untuk melindungi jiwa (hifz al-nafs), martabat (‘irdh), dan keturunan (hifz al-nasl) dapat
diterjemahkan secara lebih kontekstual dalam menghadapi problem rumah tangga modern.

Analisis atas konsep giwamah mengungkap bahwa tafsir literal dan patriarkal sering kali
menjadi sumber ketimpangan relasi dan bahkan kekerasan domestik. Namun pembacaan
interdisipliner yang menggabungkan maqashid, gender studies, psikologi keluarga, dan
antropologi budaya menunjukkan bahwa qiwamah sesungguhnya adalah tanggung jawab
fungsional yang bertujuan menciptakan perlindungan dan keadilan, bukan dominasi. Penelitian
ini menegaskan bahwa ketika giwamah dipraktikkan tanpa kesadaran maqashid, ia mudah
berubah menjadi kekuasaan yang menindas; sebaliknya, ketika dibaca sebagai amanah moral dan
relasional, ia menjadi landasan untuk membangun keluarga yang setara dan berdaya.

Kajian tentang talak mengonfirmasi bahwa perceraian dalam masyarakat Muslim Indonesia
dipengaruhi oleh struktur sosial-budaya, ketimpangan gender, tekanan ekonomi, serta politik
hukum yang kadang tidak efektif melindungi pihak rentan. Meskipun syariat memperbolehkan
talak sebagai mekanisme penyelamatan dari mudarat, praktiknya sering kali memperlihatkan

| 187



Nusantara: Jurnal for Southeast Asian Islamic Studies

kesenjangan antara nilai ideal Qur’ani dan realitas sosial. Oleh karena itu, reformulasi
pemahaman talak melalui maqashid—dengan menekankan aspek perlindungan, keadilan, dan
humanisasi relasi—menjadi keharusan dalam konteks Indonesia kontemporer.

Secara keseluruhan, penelitian ini menegaskan bahwa pembacaan ayat-ayat keluarga melalui
pendekatan maqashid dan analisis interdisipliner tidak hanya memperkaya ranah tafsir, tetapi juga
menghadirkan kontribusi praktis bagi penguatan keluarga Muslim Indonesia. Dengan
mengintegrasikan nilai Qur’ani dengan dinamika sosial modern, penelitian ini menghadirkan
model pemaknaan yang lebih relevan, egaliter, dan solutif bagi problem kebudayaan, gender, dan
relasi kekuasaan dalam rumah tangga. Penelitian lanjutan dapat diarahkan pada studi kasus
empiris, evaluasi kebijakan hukum keluarga, atau pengembangan modul edukasi berbasis
magqashid untuk memperkuat ketahanan keluarga di Indonesia.

DAFTAR PUSTAKA

Abad Badruzaman. (2018). Dialektika langit dan bumi : Mengkaji historisitas al-qur’an melalui
studi ayat-ayat Makki-Madani dan Asbab al-Nuzul. In Bandung : Mizan.

Adji Pratama Putra, & Agung Burhanusyihab. (2023). Normalisasi Trend Nikah Muda: Analisis
Struktural Fungsional dan Maqashid Syariah. A/~-Manbay: Journal of Indonesian Islamic Family
Law, 5(1). https://doi.org/10.19105/al-manhaj.v5i1.9725

Al-Qaradawi, Y. (2009). Fighu! Wasathiyah Al-Istimiyah Wa At-Tajdid,. Markaz al-Qaradhawi Lil
Wasathiyah.

Al-Quthubi, A.-1. (1993). Tafsir Qurtubi. Maktabah Taufikiyyah.

Al-Syatibi, A. 1. (2003). A/-Muwafagat fi Usti! Al-Syari’ah (Vol. 2). Dar Kutub al-Tlmiyyah.

al-Tabari, A. J. M. bin J. (1999). Tafsir al-Tabari. Dar al-Kutub al-’Alamiyah.

Aziz, A. (2016). Pembagian Waris Berdasarkan Tingkat Kesejahteraan Ekonomi Ahli Waris
dalam Tinjauan Maqashid Shariah. De Jure: Jurnal Hukum Dan  Syariah, 8(1).
https://doi.org/10.18860/j-fsh.v8i1.3729

BAJ, E. L., & BAJ, I. D. A. (2023). PERILAKU KEUANGAN KELUARGA DENGAN
PENDEKATAN SAKINAH FINANCE DALAM MEWUJUDKAN STABILITAS
SISTEM KEUANGAN. Behavioral Accounting Journal, 32).
https://doi.org/10.33005/baj.v3i2.108

Barlas, A. (2002). Believing Women in Islam. In Beleving Women in Islam. University of Texas
Press. https://doi.org/10.7560/315880

Basid, Abd., & Jazila, S. (2023). Tinjauan Konsep Mubadalah dan Tafsir Maqashidi dalam
Merespon Isu Kekerasan Seksual. Is/amic Review: Jurnal Riset Dan Kajian Keislaman, 12(1).
https://doi.org/10.35878 /islamicreview.v12i1.722

Bericat, E. (2016). The sociology of emotions: Four decades of progress. Current Sociology, 64(3).
https://doi.org/10.1177/0011392115588355

Bourdieu, P. (2018). The forms of capital. In The Sociology of Economic Life, Third Edition.
https://doi.org/10.4324/9780429494338

Campbell, A., & Wu, A. S. (2011). Multi-agent role allocation: Issues, approaches, and multiple
perspectives. Auntonomons Agents and Multi-Agent Systems, 22(2).
https://doi.org/10.1007/s10458-010-9127-4

Fauzi, A., Gemilang, K. M., & Indrajaya, D. T. (2023). Analisis Nikah Beda Agama dalam
Perspektift ~ Maqashid ~ Syari’ah.  Madania: ~ Jurnal — Iimu-Ilmn  Keislaman, — 13(1).
https://doi.org/10.24014 /jiik.v13i1.21663

Fitriah, M., Mashuri, M. M., Mufid, M. A., & Rohtih, W. A. (2023). HAK PRIORITAS
KELUARGA DALAM AL-QUR’AN (TELAAH TAFSIR MAQASHIDI). Re/inesia: Jurnal
Kajian Agama Dan Multikulturalisme Indonesia, 2(2).

188 |



Lenny Guspidawati, dkk | Tafsir Magdshidi Atas Ayat-Ayat Kelnarga. . ....

Geertz, H. (1974). The Vocabulary of Emotion: A Study of Javanese Socialization Processes. In
Culture and Personality - Contemporary Readings.

Hakim, M. N. (2023). Magashidiyyah Integratif dan Prinsip Metodologi Teori Tafsir Maqgashidi
Abdul Mustaqim. Islamadina : Jurnal Pemikiran Istam, 24(2).
https://doi.org/10.30595/islamadina.v24i2.12526

Hamdani, H. (2020). PARADIGMA AKUNTASI SYARIAH DALAM PERSPEKTIF
MAQASHID SYARIAH DAN TAFSIR MAQASHIDI. Ngabari: Jurnal Studi Islam Dan
Sosial, 13(1). https://doi.org/10.51772/njsis.v13i1.51

Jetford, C, W., Kabengele, T., Kovacs, J., & Burger, U. (1974). problematika nikah sirri di
Indonesia (kedudukan nikah sirri menurut hukum positif Indonesia). TetrabedrHendra
Suryaon Lett., 3(1).

Keppi, Sukesi, Yayuk, Yuliati, ].A, Inggrida, Nurhadi, I., & Armila, S. (2020). Sosiologi Gender:
Konsep dan Aplikasinya di Pedesaan. In Malang UB Press.

Kuokkanen, R. (2015). Gendered violence and politics in indigenous communities. [nzernational
Feminist Journal of Politics, 17(2). https://doi.org/10.1080/14616742.2014.901816

Kurniasih, 1. (2022). URGENSI LITERASI DALAM AL-QUR’AN PERSPEKTIF TAFSIR
MAQASHIDI. Living Islam: Journal of  Islamic Disconrses, 5(1).
https://doi.org/10.14421/lijid.v5i1.3113

Lal, A. (2016). Ulumul Qur’an “Kaidah-Kaidah Memahami Firman Tuhan.” In Jakarta: PT Raja
Grafindo.

Lieberman, S. (1994). Family systems therapy. Journal of Psychosomatic Research, 38(3).
https://doi.org/10.1016/0022-3999(94)90123-6

Makkonen, H., Siemieniako, D., & Mitrega, M. (2023). Structural and behavioural power
dynamics in buyer-supplier relationships: a perceptions-based framework and a research
agenda. Technology Analysis and Strategic Management, 3509).
https://doi.org/10.1080/09537325.2021.1991574

Masruroh, I. S. (2022). Kesetaraan Gender Perempuan Bali dalam Pandangan Amina Wadud.
Jurnal  Hawa: — Studi  Pengarus Utamaan Gender ~ Dan — Anak,  4(1).
https://doi.org/10.29300/hawapsga.v4il.4742

Mulia, M. (2017). Pedagogi Feminisme Dalam Perspektif Islam. Journal of Chemical Information and
Modeling, 53(9).

Mulia, M. (2022a). Feminisme Islam di Indonesia: Refleksi, Aksi, dan Praxis. Jurnal Perempuan,
27(2). https://doi.org/10.34309/jp.v27i2.689

Mulia, M. (2022b). Marriage: Foundation for a Peaceful Society. In The Women’s Khutbah Book.
https://doi.org/10.12987/9780300269031-024

Musyarofah, M. (2021). Pendidikan Agama Sebagai Dasar Dalam Membangun Ketahanan
Keluarga. Jurnal Studi Gender Dan Anafk, 8(02). https:/ /doi.org/10.32678/jsga.v8i02.5502

Muzakki, A. (2016). SOSIOLOGI GENDER: Poligami Perspektif Hukum Islam. ILISAN AI-
HAL: Jurnal Pengembangan Pemikiran Dan Kebudayaan, 10(2).
https://doi.org/10.35316/lisanalhal.v10i2.128

Nasaruddin Umar. (1999). Argumen Kesetaraan Jender Perspektif Al- Qurian. In (cetl; Jakarta:

Paramadina).
Rabbani, G. F. (2022). Konstruksi Makna Nikah Muda pada Pasangan Nikah Muda di Jawa
Barat. Bandung Conference Series: Public Relations, 2(2).

https://doi.org/10.29313 /bespr.v2i2.4651

Rahman, F. (1967). The Qur’anic Consept of God. Islamic Studies, 6(1).

Robinson, K. (2008). Gender, Islam and democracy in Indonesia. In Gender, Islam and Democracy
in Indonesia. https:/ /doi.org/10.4324/9780203891759

Saptono. (1999). Teori Hegemoni Sebuah Teori Kebudayaan Kontemporer. Teori Hegemoni
Sebuah Teor: Kebudayaan Kontemporer.

Shihab, M. Q. (1993). Wawasan al-Qur'an: Tafsir Mandhn'i atas Pelbagai Persoalan Umat. Mizan.

Shihab, M. Q. (1994). Membumikan al-Qur'an; Fungsi dan Peran Wabyu dalam Kebidupan Masyarakat.
Mizan.

| 189



Nusantara: Jurnal for Southeast Asian Islamic Studies

Shihab, M. Q. (2007). Tafsir al-Misbah. Pesan, Kesan dan Keserasian al-Qur'an. Lentera Hati.

Sims, C. D. L. (2008). Invisible wounds, invisible abuse: The exclusion of emotional abuse in
newspaper articles. In  Jowrnal  of  Emotional  Abuse (Vol. 8, Issue 4).
https://doi.org/10.1080/10926790802480422

Sja’roni. (2017). Madzahibut Tafsir Dalam Perspektif Studi Al- Qur * an. Panca Wabana: Jurnal
Studi Islam.

Slesnick, N., & Zhang, J. (2016). Family Systems Therapy for Substance-Using Mothers and
Their 8- to 16-Year-Old Children.  Psychology of Addictive  Bebaviors,  30(6).
https://doi.org/10.1037 /adb0000199

Suryantoro, D. D., & Rofig, A. (2021). NIKAH DALAM PANDANGAN HUKUM ISLAM.
AHSANA MEDIA, 7(02). https://doi.org/10.31102/ahsanamedia.7.02.2021.38-45

Syahabuddin Yahya. (2022). H AMINA WADUD TERHADAP AYAT WARIS. In Institut
PTIQ Jogiakarta (Issue 8.5.2017).

Syaifuddin, S. (2020). Metode Tafsir Aminah Wadud Untuk Pemberdayaan Perempuan Dalam
Ekonomi. AL-WARDAH, 13(1). https://doi.org/10.46339 /al-wardah.v13i1.154

Turner, B. S. (2018). Islam, gender, and democracy in comparative perspective. Journal of Religions
and Political Practice, 4(2). https://doi.org/10.1080/20566093.2018.1439439

Turner, J. H., & Stets, J. E. (2005). The sociology of emotions. In The Sociology of Emotions.
https://doi.org/10.1017/CB0O9780511819612

Umayyah. (2016). TAFSIR MAQASHIDI: METODE ALTERNATIF DALAM
PENAFSIRAN AL-QUR’AN. Diya Al-Afkar.

Von Solms, S., Nel, H., & Meyer, J. (2017). Gender Dynamics: A Case Study of Role Allocation
in Engineering Education. IEEE Access, 6.
https://doi.org/10.1109/ACCESS.2017.2744680

Wadud, A. (2019). Islamic feminism by any other name. In Muslinz Women and Gender Justice:
Concepts, Sources, and Histories. https:/ /doi.org/10.4324/9781351025348-3

Zahrotun, Z. (2023). Dialog Ayah Dan Anak Dalam Al-Qur’an; Analisis Tafsir Maqashidi
Terhadap Fenomena Fatherless. Al-Qudwah, 1(2).
https://doi.org/10.24014/alqudwah.v1i2.27593

190



