
E-ISSN: 2807-1301   
Vol. 21, No. 2, Juli – Desember 2025   
DOI: 10.24014/nusantara.v20i1.38526     Jurnal for Southeast Asian Islamic Studies  

 

 

Published by Institute for Southeast Asian Islamic Studies (ISAIS) 
UIN Sultan Syarif Kasim Riau, Indonesia 

https://ejournal.uin-suska.ac.id/index.php/nusantara/index   

TAFSIR MAQĀSHIDĪ ATAS AYAT-AYAT KELUARGA DAN 
RELEVANSINYA BAGI PROBLEMATIKA RUMAH TANGGA 
MUSLIM INDONESIA 
 
Lenny Guspidawati, 1* Hidayatullah Ismail 2, Suja’i Syarifandi 3 
1, Progam Pascasarjana Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau, Indonesia 
2,3 Fakultas Ushuluddin Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau, Indonesia;   
* 12130120528@students.uin-suska.ac.id  of the corresponding author  
  

 Abstract  

  

  

  

  

This study examines Qur’anic verses on family through a maqāshid-based hermeneutical approach, 

focusing on their relevance to the contemporary challenges faced by Muslim families in Indonesia. 

Employing library research and a thematic method, the study explores the concepts of sakinah, 

mawaddah, and rahmah, as well as the notions of qiwāmah and divorce (ṭalāq), within the 

framework of maqāshid al-sharī‘ah aimed at safeguarding life, dignity, and lineage. The findings 

indicate that family disharmony in Indonesia is shaped not merely by personal factors but also by 

broader socio-cultural dynamics, patriarchal structures, economic pressures, and legal-political 

systems that have yet to fully protect vulnerable parties. An interdisciplinary analysis—drawing 

on gender studies, family psychology, sociology, and anthropology—reveals that literal 

interpretations of qiwāmah often produce unequal power relations and even domestic violence, while 

divorce frequently reflects structural inequalities in accessing justice. This study argues for a 

reinterpretation of Qur’anic family ethics through the maqāshid lens to ensure greater alignment 

with principles of justice, reciprocity, and human welfare in the Indonesian context. Such an 

approach not only enriches contemporary Qur’anic exegesis but also provides an ethical-practical 

framework for strengthening Muslim families amid rapid social transformations.  

Keywords  Maqāshid Exegesis; Qiwāmah; Divorce; Gender Justice; Indonesian Muslim Family 

   

Abstrak  

  

  

  

  

Penelitian ini menganalisis ayat-ayat keluarga dalam al-Qur’an melalui pendekatan tafsir 

maqāshidī dengan fokus pada relevansinya terhadap problematika rumah tangga Muslim 

Indonesia kontemporer. Dengan menggunakan metode studi pustaka dan pendekatan tematik, 

penelitian ini menelusuri makna sakinah, mawaddah, dan rahmah serta konsep qiwāmah dan 

talak dalam kerangka maqāshid al-syarī‘ah yang berorientasi pada perlindungan jiwa, 

martabat, dan keturunan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa disharmoni keluarga di 

Indonesia tidak hanya bersumber dari persoalan personal, tetapi juga terkait dengan dinamika 

sosial-budaya, struktur patriarki, tekanan ekonomi, serta politik hukum yang belum 

sepenuhnya melindungi pihak rentan. Pembacaan interdisipliner—melibatkan gender studies, 

psikologi keluarga, sosiologi, dan antropologi—mengungkap bahwa tafsir literal terhadap 

qiwāmah sering melahirkan relasi kuasa yang timpang dan bahkan kekerasan domestik, 

sedangkan perceraian kerap mencerminkan ketimpangan struktural dalam akses keadilan. 

Penelitian ini menegaskan pentingnya pemaknaan ulang ayat-ayat keluarga melalui maqāshid 

agar lebih selaras dengan prinsip keadilan, kesalingan, dan kemaslahatan dalam konteks 

Indonesia. Pendekatan ini tidak hanya memperkaya studi tafsir, tetapi juga menawarkan 

kerangka etis-praktis bagi penguatan keluarga Muslim di tengah perubahan sosial yang cepat. 

Kata Kunci  Tafsir Maqāshidī; Qiwāmah; Talak; Keadilan Gender; Keluarga Muslim Indonesia 

  

https://ejournal.uin/
https://ejournal.uin-suska.ac.id/index.php/nusantara/index
https://ejournal.uin-suska.ac.id/index.php/nusantara/index
https://ejournal.uin-suska.ac.id/index.php/nusantara/index
mailto:12130120528@students.uin-suska.ac.id


Nusantara: Jurnal for Southeast Asian Islamic Studies  

 

  
 178    

PENDAHULUAN  

Al-Qur’an sebagai Kitab Suci yang diturunkan kepada Nabi Muhammad SAW. merupakan 

petunjuk universal bagi seluruh umat manusia (Lal, 2016). Fungsinya sebagai hudā, furqān, dan 

bayān tidak hanya menegaskan kebenaran risalah Islam, tetapi juga memberikan kerangka etika, 

spiritual, dan hukum bagi seluruh aspek kehidupan manusia. Karena itu, upaya memahami Al-

Qur’an melalui disiplin tafsir menjadi sangat penting agar pesan-pesan ilahinya dapat dihadirkan 

secara kontekstual, proporsional, dan relevan bagi realitas sosial umat Islam pada setiap zaman. 

Dalam tradisi keilmuan Islam, para ulama telah mengembangkan beragam metode dan 

corak tafsir yang berfungsi membantu pembacaan teks sesuai kebutuhan zaman. Di antara 

pendekatan yang mengalami perkembangan signifikan dalam studi kontemporer adalah tafsir 

maqāshidī, yakni pendekatan yang menekankan penggalian tujuan, nilai dasar, dan orientasi moral-

syariat (maqāshid al-syarī‘ah) di balik berbagai ketentuan hukum (Abad Badruzaman, 2018). 

Pendekatan ini meniscayakan pemahaman al-Qur’an secara holistik, tidak semata pada struktur 

literal tekstual, tetapi juga pada spirit, maksud, dan kemaslahatan yang hendak diwujudkan 

syariat. Pendekatan seperti ini sangat penting terutama ketika umat Islam berhadapan dengan 

persoalan-persoalan sosial modern yang semakin kompleks (Sja’roni, 2017). 

Salah satu isu penting yang sangat membutuhkan pembacaan maqāshidī adalah persoalan 

keluarga—meliputi pernikahan, talak, dan prinsip keadilan dalam relasi laki-laki dan perempuan. 

Keluarga merupakan institusi dasar dan pusat pembentukan karakter dalam ajaran Islam. 

Stabilitas keluarga menentukan stabilitas masyarakat secara luas (BAJ & BAJ, 2023; Musyarofah, 

2021). Namun, dalam konteks Indonesia dan Asia Tenggara pada umumnya, fenomena sosial 

kontemporer memperlihatkan meningkatnya disharmoni rumah tangga, perceraian, kekerasan 

domestik, pengabaian hak-hak pasangan, serta problem asimetri gender. Kementerian Agama 

dan lembaga peradilan agama mencatat bahwa angka perceraian di Indonesia cenderung 

meningkat dari tahun ke tahun, dengan dominasi kasus yang berakar pada ketidakharmonisan, 

faktor ekonomi, ketidakmatangan emosional, serta pemahaman keagamaan yang parsial. 

Fenomena ini menunjukkan perlunya pendekatan penafsiran yang mampu mengaitkan 

teks-teks al-Qur’an mengenai keluarga dengan realitas sosial masyarakat Muslim Indonesia. 

Dengan menempatkan maqāshid al-syarī‘ah sebagai paradigma, ayat-ayat tentang pernikahan, talak, 

dan keadilan dapat ditafsirkan secara lebih substansial—yakni sebagai pedoman membangun 

keluarga yang berfungsi menghadirkan sakinah, mawaddah, dan rahmah, serta menjaga lima tujuan 

pokok syariat, khususnya perlindungan terhadap keturunan (hifzh al-nasl) dan martabat manusia 

(Aziz, 2016; Basid & Jazila, 2023). 

Di sisi lain, dinamika keluarga Muslim Indonesia dalam dua dekade terakhir 

memperlihatkan kecenderungan yang memprihatinkan. Data peradilan agama menunjukkan 

meningkatnya angka perceraian yang disebabkan oleh konflik emosional, ketidakstabilan 

ekonomi, kekerasan dalam rumah tangga, perselingkuhan, hingga relasi kuasa yang tidak setara 

(Adji Pratama Putra & Agung Burhanusyihab, 2023). Fenomena ini tidak hanya terjadi di lapisan 

masyarakat umum, tetapi juga tampak jelas di ruang publik melalui kasus-kasus selebritas, yang 

memberikan gambaran konkret bagaimana keluarga Muslim menghadapi tekanan modernitas. 

Kasus perceraian beberapa artis Muslim Indonesia—misalnya konflik rumah tangga antara 

Lesti Kejora dan Rizky Billar, Krisdayanti dan Anang Hermansyah, atau Laudya Cynthia Bella 

dan suaminya, hingga dinamika keluarga Venna Melinda dan Ferry Irawan yang dibayangi 

kekerasan domestik—menggambarkan kompleksitas persoalan keluarga yang tidak cukup 

dijelaskan hanya dengan pendekatan fikih normatif. Konflik emosional, ketimpangan gender, 

dominasi ekonomi, serta praktik kekerasan sering kali muncul bersamaan dan membutuhkan 

kerangka analisis yang lebih substantif dan multidimensi. 



Lenny Guspidawati, dkk| Tafsir Maqāshidī Atas Ayat-Ayat Keluarga…… 

  

          

 179  

Fenomena-fenomena ini memperlihatkan adanya gap antara norma ideal keluarga Islam—

yang menekankan sakinah, mawaddah, dan rahmah—dengan realitas keluarga Muslim di Indonesia 

(Rabbani, 2022; Suryantoro & Rofiq, 2021). Sayangnya, sebagian besar penelitian tentang ayat-

ayat keluarga masih berhenti pada tataran normatif-fikih atau studi legal formal, sehingga belum 

menyentuh dimensi tujuan syariat dan prinsip keadilan gender secara integrative (Jefford, C et 

al., 1974). Padahal, kedua pendekatan ini sangat diperlukan untuk membaca ulang ayat-ayat 

keluarga dalam konteks Indonesia yang bercirikan budaya patriarkis dan kompleksitas 

modernitas. 

Dengan demikian, terdapat dua kekosongan penting yang ingin dijembatani penelitian ini: 

Pertama, Belum banyak penelitian yang menggunakan pendekatan tafsir maqāshidī secara aplikatif 

pada ayat-ayat keluarga dalam konteks problem nyata keluarga Muslim Indonesia modern; dan 

Kedua, Minimnya kajian yang mengintegrasikan maqāshid al-syarī‘ah dengan teori keadilan gender 

untuk menilai problem keluarga kontemporer, termasuk yang tampak melalui kasus-kasus publik 

figur. 

Penelitian ini hadir untuk mengisi kekosongan tersebut. Dengan memfokuskan perhatian 

pada tafsir maqāshidī terhadap ayat-ayat pernikahan, talak, dan keadilan, kajian ini berupaya 

menunjukkan bagaimana nilai-nilai Qur’ani dapat memberikan solusi substantif bagi problem 

keluarga Muslim Indonesia masa kini. Contoh-contoh kasus publik figur dijadikan cermin sosial 

agar pembacaan teks tidak terlepas dari realitas empirik masyarakat. 

Melalui pendekatan maqāshid al-syarī‘ah yang digabungkan dengan perspektif keadilan 

gender Islami, penelitian ini bertujuan menyusun pembacaan baru yang lebih komprehensif, adil, 

dan relevan terhadap ayat-ayat keluarga. Dengan demikian, kajian ini diharapkan tidak hanya 

memberi kontribusi teoritis bagi pengembangan studi tafsir kontemporer, tetapi juga 

menawarkan kerangka etis untuk memperkuat fondasi keluarga Muslim Indonesia pada era 

modern. 

  

KERANGKA TEORETIS 

Teori Maqāshid al-syarī‘ah sebagai Paradigma Penafsiran Qur’ani 

Dalam tradisi intelektual Islam, maqāshid al-syarī‘ah menempati posisi yang sangat penting 
sebagai fondasi dalam memahami tujuan dan orientasi syariat (Fauzi et al., 2023). Sejak era klasik, 

ulama seperti al-Juwaynī, al-Ghazālī, dan terutama al-Syāṭ ibī telah merumuskan bahwa syariat 
tidak diturunkan secara parsial dan terpisah-pisah, tetapi merupakan sistem nilai yang bertujuan 

menjaga kemaslahatan manusia (Al-Syatibi, 2003). Al-Syāṭ ibī, yang dianggap sebagai peletak teori 
maqāshid modern melalui karyanya al-Muwāfaqāt, menegaskan bahwa seluruh ketentuan hukum 
dalam Islam berorientasi pada perlindungan lima kebutuhan dasar: agama (al-dīn), jiwa (al-nafs), 
akal (al-‘aql), keturunan (al-nasl), dan harta (al-māl). Dengan demikian, maqāshid tidak hanya 
menjelaskan apa yang diperintahkan syariat, tetapi mengapa sebuah hukum ditetapkan dan 
kemaslahatan apa yang diinginkannya (Al-Syatibi, 2003). 

Dalam perkembangan pemikiran kontemporer, gagasan maqāshid mengalami revitalisasi 

penting melalui karya-karya tokoh seperti Ibn ‘Āsyūr (Maqāshid al-syarī‘ah al-Islāmiyyah), Aḥ mad 

al-Raysūnī, dan Yūsuf al-Qaraḍ āwī (Al-Qaradawi, 2009). Mereka memperluas cakupan maqāshid 
dari sekadar lima kebutuhan dasar menuju maqāshid yang lebih luas seperti keadilan sosial, 
kemuliaan manusia (karāmah insāniyyah), kebebasan, dan kesetaraan. Pendekatan ini kemudian 
melahirkan apa yang dikenal sebagai tafsir maqāshidī, yaitu metode penafsiran yang tidak berhenti 
pada struktur bahasa dan tekstualitas ayat, tetapi bergerak ke arah nilai, tujuan, dan orientasi 
moral yang mendasari ayat. 



Nusantara: Jurnal for Southeast Asian Islamic Studies  

 

  
 180    

Tafsir maqāshidī hadir sebagai kritik yang konstruktif terhadap kecenderungan sebagian 
tafsir normatif—terutama yang legalistik—yang kadang terjebak pada pemahaman literal 
sehingga mengabaikan semangat besar al-Qur’an (Hamdani, 2020). Tahir al-Misāwī bahkan 
menekankan bahwa membaca al-Qur’an tanpa mempertimbangkan maqāshid sama halnya 
dengan melihat tubuh tanpa memahami ruhnya (Hakim, 2023; Umayyah, 2016). Artinya, teks 
tidak akan memiliki daya transformasi bagi masyarakat bila dibaca tanpa arah tujuan. 

Sebagai pendekatan hermeneutik, tafsir maqāshidī bekerja dengan beberapa prinsip. 

Pertama, prinsip holistisme (jam‘ al-nuṣūṣ), yaitu mengumpulkan seluruh ayat yang membahas 
suatu tema lalu membacanya sebagai satu kesatuan makna. Kedua, prinsip purposivitas, yaitu 
memahami ayat dalam kerangka tujuan syariat, bukan sekadar kata per kata. Ketiga, prinsip 
kontekstualitas, yang meniscayakan keterlibatan realitas sosial sebagai bahan pertimbangan 
analitis. Keempat, prinsip harmonisasi, yaitu mencegah pembacaan yang bertentangan dengan 
nilai keadilan, kemaslahatan, dan martabat manusia (Fitriah et al., 2023; Kurniasih, 2022). 

Dalam isu keluarga, maqāshid memiliki relevansi yang sangat kuat. Relasi laki-laki dan 
perempuan, pernikahan, keadilan dalam rumah tangga, hingga talak adalah bagian dari maqāshid 
besar yaitu hifzh al-nasl (perlindungan keturunan) dan hifzh al-‘irdh (perlindungan kehormatan). 
Karena itu, pendekatan maqāshidī memungkinkan pembacaan ayat-ayat keluarga secara lebih 
substantif dan manusiawi. Ketentuan-ketentuan normatif dalam ayat pernikahan, misalnya, tidak 
hanya dipahami sebagai aturan legal, tetapi sebagai instrumen untuk menghadirkan sakinah, 
mawaddah, dan rahmah dalam keluarga (Fitriah et al., 2023; Zahrotun, 2023). Begitu pula ayat-ayat 
tentang talak tidak semestinya dipahami sebagai legitimasi dominasi laki-laki, tetapi sebagai 
mekanisme terakhir untuk menjaga martabat kedua belah pihak. 

Dalam konteks Indonesia sebagai masyarakat Muslim terbesar di dunia dengan keragaman 
budaya dan dinamika sosial yang kompleks, pendekatan maqāshidī sangat relevan. Maqāshid 
memberi ruang untuk menilai ulang praktik-praktik keluarga yang mungkin tidak sesuai dengan 
nilai Qur’ani meskipun telah lama menjadi norma sosial. Dengan demikian, maqāshid tidak 
hanya berfungsi sebagai metode penafsiran, tetapi juga sebagai alat evaluasi moral terhadap 
praktik keluarga kontemporer. Hal ini memberikan landasan yang kuat bagi penelitian ini untuk 
membaca ayat-ayat keluarga dengan orientasi kemaslahatan dan keadilan yang sesuai dengan 
tantangan keluarga Muslim Indonesia masa kini. 

Teori Keadilan Gender dalam Islam sebagai Kerangka Analitis Relasi Suami–Istri 

Teori keadilan gender dalam Islam berangkat dari keyakinan fundamental bahwa al-Qur’an 
menempatkan laki-laki dan perempuan sebagai makhluk yang setara dalam nilai spiritual, 
kapasitas moral, dan hak-hak kemanusiaannya (Kuokkanen, 2015; Robinson, 2008). Pemikir 
Muslim kontemporer seperti Amina Wadud, Asma Barlas, dan Nasaruddin Umar menegaskan 
bahwa al-Qur’an secara konsisten mengafirmasi kesetaraan manusia, sebagaimana tercermin 
dalam ayat-ayat seperti QS. al-Hujurat: 13, QS. al-Nahl: 97, dan QS. Ali ‘Imran: 195. Kesetaraan 
ini bukan keseragaman peran biologis, tetapi kesetaraan martabat dan tujuan hidup. 

Dalam kajian gender modern, perbedaan antara sex dan gender menjadi dasar penting. Sex 
merujuk pada perbedaan biologis, sementara gender adalah konstruksi sosial tentang peran, 
tanggung jawab, dan relasi kuasa antara laki-laki dan Perempuan (Muzakki, 2016). Dalam 
konteks masyarakat Muslim, termasuk Indonesia, struktur sosial patriarkis sering kali 
membentuk relasi keluarga yang timpang, sehingga ayat-ayat al-Qur’an tentang relasi suami–istri 
kerap ditafsirkan secara bias (Keppi et al., 2020; B. S. Turner, 2018). Teori keadilan gender dalam 
Islam bertujuan membongkar bias tersebut dan mengembalikan pesan al-Qur’an yang sejati 
tentang kesalingan (mutuality), keadilan, dan kasih sayang. 

Asma Barlas(2002) dalam Believing Women in Islam menolak anggapan bahwa al-Qur’an 
bersifat patriarkis; menurutnya, patriarki justru merupakan produk tafsir yang dipengaruhi 
budaya maskulinitas historis. Amina Wadud melalui Qur’an and Woman mengembangkan 



Lenny Guspidawati, dkk| Tafsir Maqāshidī Atas Ayat-Ayat Keluarga…… 

  

          

 181  

pendekatan hermeneutik gender yang menekankan pentingnya membaca ayat secara 
kontekstual, memperhatikan struktur bahasa, serta melihat bagaimana konsep keadilan menjadi 
inti ajaran Islam (Masruroh, 2022; Syahabuddin Yahya, 2022; Syaifuddin, 2020). Keduanya 
sepakat bahwa ayat-ayat yang tampak hierarkis, seperti QS. al-Nisa’: 34 tentang qiwāmah, harus 
dibaca dalam kerangka tanggung jawab moral, bukan superioritas gender. 

Teori keadilan gender dalam Islam menegaskan beberapa prinsip penting. Pertama, prinsip 
al-musāwah (kesetaraan), yakni pengakuan bahwa laki-laki dan perempuan memiliki kedudukan 
spiritual yang sama di hadapan Allah. Kedua, prinsip al-‘adālah, bahwa semua relasi manusia—
termasuk suami dan istri—harus berlandaskan keadilan yang tidak memihak. Ketiga, prinsip al-
ma‘rūf, yaitu keluhuran moral dan nilai-nilai kebaikan yang mengendalikan setiap bentuk interaksi 
dalam rumah tangga. Keempat, prinsip al-tarādhī, yakni persetujuan bersama dalam pengambilan 
keputusan keluarga. 

Para pemikir Muslim Indonesia seperti Quraish Shihab, Nasaruddin Umar, dan Musdah 
Mulia memperkaya teori ini dengan konteks lokal Nusantara. Mereka menunjukkan bahwa 
ketimpangan gender dalam keluarga Indonesia sering kali bersumber dari budaya patriarkis—
bukan dari ajaran Islam. Karena itu, pendekatan gender Islami justru berfungsi meluruskan 
pemahaman agama agar kembali kepada prinsip Qur’ani yang menegakkan kesalingan, 
penghormatan, dan keadilan. 

Dalam konteks penelitian ini, teori keadilan gender digunakan sebagai alat untuk: (1). 
menilai sejauh mana pemahaman ayat-ayat tentang pernikahan dan talak sejalan dengan prinsip 
kesetaraan dan keadilan; (2). Membedakan antara nilai Qur’ani dan norma budaya yang tidak 
Islami; (3). Mengungkap bias tafsir yang berdampak pada praktik keluarga Muslim Indonesia; 
dan (4). Menyusun kerangka pemahaman yang lebih adil, setara, dan manusiawi dalam relasi 
rumah tangga. 

Dengan demikian, teori keadilan gender dalam Islam menjadi perangkat analitis yang 
penting untuk memastikan bahwa pembacaan terhadap ayat-ayat keluarga tidak terjebak pada 
bias patriarkis, tetapi selaras dengan maqāshid syariat yang berorientasi pada kemaslahatan, 
kehormatan, dan keadilan. 

Melalui dua teori besar—maqāshid al-syarī‘ah dan keadilan gender Islami—penelitian ini 
memiliki perangkat analisis yang kuat dan komprehensif. Maqāshid memberikan kerangka tujuan 
moral hukum keluarga, sementara teori keadilan gender memastikan bahwa pembacaan terhadap 
ayat-ayat keluarga tetap selaras dengan nilai kesetaraan dan kemanusiaan. Keduanya saling 
melengkapi sebagai fondasi analitik yang kokoh untuk membaca ulang ayat-ayat keluarga dalam 
konteks masyarakat Muslim Indonesia masa kin. 

 

METODE  

Penelitian ini merupakan kajian kualitatif berbasis library research dengan pendekatan tafsir tematik 

(tafsīr maudhū‘ī) (Shihab, 1993). Seluruh ayat al-Qur’an yang berkaitan dengan pernikahan, relasi 

suami–istri, talak, dan prinsip keadilan dikumpulkan dan dianalisis melalui penelusuran terhadap 

kitab-kitab tafsir klasik maupun kontemporer, seperti karya al-Ṭ abarī, al-Qurṭ ubī, Ibn Kathīr, 

Nawawi al-Bantani, hingga tafsir modern seperti al-Mishbāh. Pendekatan tematik dipilih karena 

mampu menghadirkan struktur makna yang komprehensif dan utuh terhadap wacana keluarga 

dalam al-Qur’an, sekaligus memungkinkan integrasi antara teks dan konteks. 

Analisis data dilakukan melalui tiga langkah: pertama, analisis tekstual-tafsir, yaitu 

menafsirkan ayat berdasarkan bahasa, konteks turunnya ayat, serta pandangan para mufassir. 

Kedua, analisis maqāshidī, dengan menelusuri tujuan dan nilai-nilai dasar syariat seperti keadilan, 

kemaslahatan, dan perlindungan martabat manusia (hifẓ  al-nasl dan hifẓ  al-‘irdh) sebagai 

kerangka moral dalam memahami ayat-ayat keluarga. Ketiga, analisis keadilan gender Islami, 



Nusantara: Jurnal for Southeast Asian Islamic Studies  

 

  
 182    

yang digunakan untuk menilai relasi suami–istri dan dinamika keluarga kontemporer agar tidak 

terjebak pada bias patriarkis, serta untuk menghubungkan pembacaan ayat dengan realitas 

keluarga Muslim Indonesia, termasuk melalui ilustrasi kasus publik figur. 

Untuk menjamin validitas, penelitian ini menggunakan triangulasi literatur antara tafsir 

klasik, kajian maqāshid, dan teori gender dalam Islam. Penggunaan contoh kasus keluarga artis 

Indonesia turut memperkuat relevansi kontekstual penelitian, sehingga pembacaan ayat-ayat 

keluarga tidak berhenti pada ranah normatif, tetapi hadir sebagai kerangka analitis yang mampu 

merespons problem keluarga Muslim di Indonesia secara aktual. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN  

Sakinah–Mawaddah–Rahmah: Idealisme Qur’ani dan Realitas Disharmoni Keluarga 

Muslim Indonesia 

Ayat QS. al-Rūm: 21 menyebutkan bahwa tujuan pernikahan adalah menghadirkan sakinah, 

sedangkan mawaddah dan rahmah menjadi fondasi emosional dan etis rumah tangga. Para mufassir 

klasik seperti al-Ṭ abarī dan al-Qurṭ ubī memaknai sakinah sebagai ketenteraman yang lahir dari 

ikatan ruhani dan kesalingan antara suami dan istri (Al-Quthubi, 1993; al-Tabari, 1999). Tafsir 

modern seperti Quraish Shihab (Shihab, 2007)menekankan bahwa tiga konsep ini bukan sekadar 

sifat emosional, tetapi struktur moral yang harus diwujudkan melalui komunikasi, penghormatan, 

dan perlindungan. 

Namun, data sosial Indonesia menunjukkan meningkatnya disharmoni rumah tangga, yang 

tercermin dalam tingginya angka perceraian serta munculnya banyak kasus perselisihan, 

kekerasan emosional, maupun KDRT—yang sebagian tampak dalam kasus publik figur seperti 

Lesti–Billar atau Venna Melinda–Ferry Irawan. 

Dengan pendekatan maqāshid, tiga konsep ini—sakinah, mawaddah, dan rahmah—dapat 

dipahami sebagai tujuan fundamental syariat dalam membangun keluarga, namun 

pemaknaannya menjadi lebih kaya ketika dibaca melalui perspektif interdisipliner. Sakinah, 

misalnya, bukan hanya ketenangan spiritual sebagaimana dimaknai para mufassir, tetapi juga 

menggambarkan stabilitas psikologis yang menjadi fondasi hubungan sehat menurut psikologi 

keluarga modern. Stabilitas ini meliputi keamanan emosional, keterhubungan (attachment), dan 

kemampuan mengelola konflik, sebagaimana dijelaskan dalam teori family systems therapy 

(Lieberman, 1994; Slesnick & Zhang, 2016). Mawaddah dapat dibaca sebagai energi afeksi yang 

menurut teori psikologi positif berfungsi sebagai emotional drive yang memperkuat bonding 

pasangan. Sosiologi keluarga melihatnya sebagai affective solidarity yang memastikan relasi tidak 

hanya bertahan, tetapi juga tumbuh memenuhi kebutuhan sosial kedua belah pihak. 

Adapun rahmah mencerminkan dimensi empati, kasih sayang, dan etika relasional yang 

selaras dengan konsep care ethics dalam filsafat moral kontemporer, yang menekankan relasi saling 

merawat sebagai kunci keberlanjutan keluarga. Dari sudut pandang antropologi budaya, ketiga 

konsep ini bekerja sebagai cultural scripts—nilai-nilai budaya agama yang mengarahkan perilaku 

dan ekspektasi dalam keluarga Muslim Indonesia, yang terhubung dengan norma malu (shame 

culture), hierarki, dan nilai kebersamaan. Sementara dari perspektif ekonomi keluarga, sakinah–

mawaddah–rahmah menjadi indikator household well-being yang dipengaruhi oleh kestabilan 

pendapatan, distribusi peran yang adil, dan kemampuan pasangan menavigasi tekanan ekonomi 

urban. 

Ketiga konsep ini secara keseluruhan merujuk kepada dua maqāshid besar: perlindungan 

keturunan (hifẓ  al-nasl) dan perlindungan martabat (‘irdh). Perlindungan keturunan tidak hanya 

berarti kesinambungan biologis, tetapi lebih luas: terciptanya generasi yang sehat secara mental, 

sosial, dan spiritual. Sementara perlindungan martabat berkaitan dengan bagaimana relasi 



Lenny Guspidawati, dkk| Tafsir Maqāshidī Atas Ayat-Ayat Keluarga…… 

  

          

 183  

keluarga dibangun dalam kerangka penghormatan, kebebasan dari kekerasan, serta pengakuan 

terhadap integritas emosional masing-masing pasangan. Dengan demikian, pembacaan 

interdisipliner ini memperlihatkan bahwa sakinah, mawaddah, dan rahmah bukan sekadar idealisme 

normatif, tetapi struktur nilai yang mencakup dimensi psikologis, sosial, budaya, ekonomi, dan 

moral, yang semuanya bermuara pada tercapainya kemaslahatan manusia sebagai tujuan utama 

syariat. 

Fenomena disharmoni keluarga Indonesia menunjukkan adanya jurang nyata antara nilai 

ideal Qur’ani mengenai keharmonisan dan realitas praktik sosial yang dijalani banyak pasangan. 

Dalam perspektif gender, absennya sakinah tidak dapat dipahami hanya sebagai kegagalan 

personal atau moral, melainkan merupakan gejala struktural yang berakar pada relasi kuasa yang 

tidak seimbang dalam rumah tangga. Struktur patriarki yang masih kuat di Indonesia 

menciptakan kondisi di mana keputusan keluarga, distribusi peran, dan alokasi otoritas 

cenderung berpihak kepada laki-laki. Dalam kerangka teori power dynamics dalam sosiologi 

keluarga, ketimpangan kuasa ini berdampak langsung pada kualitas komunikasi, kemampuan 

menyelesaikan konflik, dan tingkat kepuasan emosional pasangan (Makkonen et al., 2023). 

Komunikasi yang timpang—di mana suara perempuan sering kali diremehkan atau tidak 

dianggap setara—memicu siklus hubungan yang rapuh dan penuh ketegangan emosional. 

Dari perspektif psikologi, relasi kuasa yang timpang ini menciptakan pola emotionally abusive 

relationship yang tidak selalu tampak sebagai kekerasan fisik, tetapi menghadirkan bentuk-bentuk 

kekerasan simbolik seperti merendahkan, mengontrol, membatasi ruang sosial pasangan, atau 

memanipulasi emosi (Sims, 2008). Teori gaslighting dan coercive control menjelaskan bagaimana 

dominasi psikologis dapat merusak sense of self seseorang, sehingga hilangnya sakinah dalam 

rumah tangga sering kali merupakan hasil akumulasi tekanan emosional yang berulang. 

Sementara dari perspektif antropologi budaya, praktik patriarki Indonesia tidak homogen; ia 

beroperasi melalui kode-kode budaya seperti konsep “istri yang patuh”, “harga diri laki-laki”, 

atau “perempuan sebagai penjaga harmoni”, yang secara tidak sadar dipelajari dan direproduksi 

lintas generasi. 

Kasus-kasus publik figur yang disorot media menunjukkan bahwa konflik keluarga modern 

tidak lagi semata-mata terkait faktor ekonomi, tetapi dipengaruhi oleh dinamika kontrol, 

ekspektasi publik, dan performativitas identitas di ruang digital. Industri hiburan dan media 

sosial membentuk tekanan budaya baru: pasangan harus tampil ideal, harmonis, dan glamor di 

depan kamera, sementara ketegangan emosional yang tidak terselesaikan tersembunyi di balik 

citra tersebut. Kondisi ini selaras dengan teori sociology of emotions yang menyatakan bahwa ekspresi 

emosi dalam masyarakat modern sangat dipengaruhi oleh tuntutan performatif public (Bericat, 

2016; J. H. Turner & Stets, 2005). Ketika realitas tidak sesuai dengan citra publik, disonansi 

emosional muncul dan memperdalam konflik. 

Dengan demikian, disharmoni keluarga tidak bisa hanya dipahami sebagai penyimpangan 

dari nilai Qur’ani, tetapi sebagai hasil dari interaksi kompleks antara struktur sosial patriarkis, 

dinamika psikologis, tekanan ekonomi, performa media, dan transformasi budaya. Pendekatan 

maqāshid dalam membaca ayat tentang keluarga menjadi penting untuk menilai persoalan ini 

secara holistik: sakinah tidak sekadar berarti tenang, tetapi menuntut keadilan struktural; 

mawaddah tidak sekadar cinta, tetapi energi afektif yang harus dipupuk melalui komunikasi 

egaliter; dan rahmah tidak sekadar belas kasih, tetapi etika relasional yang melampaui budaya 

kontrol dan dominasi yang masih mengakar kuat dalam masyarakat. 

Dengan demikian, ayat ini tidak hanya memberi panduan moral, tetapi juga menawarkan 

indikator evaluatif untuk menilai kesehatan relasi suami–istri. Relasi yang tidak mencerminkan 

sakinah–mawaddah–rahmah sejatinya telah keluar dari maqāshid syariat. 

 



Nusantara: Jurnal for Southeast Asian Islamic Studies  

 

  
 184    

Qiwāmah dan Ketimpangan Gender: Membaca QS. al-Nisā’: 34 secara Maqāshidī 

QS. al-Nisā’: 34 merupakan salah satu ayat yang paling sering dirujuk untuk menjustifikasi 

kepemimpinan laki-laki dalam keluarga, dan karena itu menjadi titik krusial bagi perdebatan 

mengenai relasi gender dalam Islam. Tafsir klasik seperti Ibn Kathīr, al-Ṭ abarī, dan al-Qurṭ ubī 

memahami istilah al-rijāl qawwāmūna ‘ala al-nisā’ sebagai bentuk otoritas laki-laki yang lahir dari 

dua landasan utama: “kelebihan” (tafḍīl) yang mereka miliki serta tanggung jawab nafkah yang 

mereka emban (Muzakki, 2016). Pemaknaan ini pada masa klasik sangat masuk akal, mengingat 

struktur masyarakat patriarkal pra-modern yang menempatkan laki-laki sebagai pencari nafkah 

tunggal dan perempuan sebagai subjek domestik. Dalam konteks tersebut, qiwāmah dipahami 

sebagai kepemimpinan yang fungsional sesuai struktur sosial yang ada. 

Namun kajian tafsir modern seperti yang dikembangkan oleh Amina Wadud (2019), Asma 

Barlas (2002), Fazlur Rahman (Rahman, 1967), dan Nasaruddin Umar (Nasaruddin Umar, 1999) 

menunjukkan bahwa pembacaan literal terhadap ayat ini tidak lagi memadai ketika diterapkan 

dalam masyarakat kontemporer yang struktur sosial dan ekonominya telah berubah secara 

signifikan. Mereka menegaskan bahwa qiwāmah bukanlah legitimasi teologis bagi dominasi, tetapi 

merupakan mekanisme pembagian tanggung jawab yang bersifat kontekstual. Artinya, ayat ini 

tidak menetapkan superioritas ontologis laki-laki, tetapi mencerminkan keadaan sosial-historis 

masyarakat Arab saat ayat diturunkan. Ketika kondisi sosial berubah—misalnya perempuan 

berpendidikan tinggi, bekerja, atau bahkan menjadi penyumbang ekonomi utama keluarga—

maka qiwāmah sebagai mekanisme kepemimpinan dapat bersifat fleksibel, tergantung pada siapa 

yang lebih mampu menjalankan fungsi perlindungan, pelayanan emosional, dan manajemen 

keluarga. 

Pendekatan interdisipliner memperkuat pembacaan ini. Dalam sosiologi keluarga, konsep 

qiwāmah dapat dibaca sebagai bentuk role allocation, yaitu distribusi peran berdasarkan kapabilitas, 

bukan jenis kelamin (Von Solms et al., 2017). Teori psikologi relasional menunjukkan bahwa 

kepemimpinan dalam keluarga seharusnya didasarkan pada relational competence seperti 

kemampuan komunikasi, empati, dan pengambilan keputusan yang inklusif—bukan sekadar 

kekuasaan structural (Campbell & Wu, 2011). Antropologi budaya mengungkapkan bahwa 

pemaknaan qiwāmah di berbagai masyarakat Muslim berbeda-beda; di sebagian wilayah 

Nusantara, misalnya Minangkabau atau beberapa komunitas Bugis, struktur sosial matrilineal 

atau bilateral justru membuat peran perempuan sangat kuat dalam pengambilan keputusan 

keluarga. Hal ini menunjukkan bahwa budaya dan kondisi lokal berpengaruh besar terhadap 

praksis qiwāmah, sehingga pembacaan yang terlalu literal berpotensi berbenturan dengan realitas 

sosial Indonesia. 

Dari sisi politik hukum, regulasi keluarga di Indonesia melalui UU Perkawinan dan KHI 

juga menunjukkan bahwa kepemimpinan keluarga bukan lagi domain tunggal laki-laki, 

melainkan hasil musyawarah dan pengaturan bersama. Ketika perempuan menjadi pencari 

nafkah utama atau memiliki kapasitas ekonomi lebih besar, hukum nasional tidak menafikan 

kemampuannya menjalankan fungsi kepemimpinan. Hal ini menguatkan tafsir modern bahwa 

qiwāmah bukan mandat absolut, tetapi tanggung jawab fungsional yang dapat bergeser sesuai 

dinamika keluarga. 

Kajian gender kontemporer menambahkan bahwa menjadikan qiwāmah sebagai legitimasi 

dominasi laki-laki merupakan bentuk kekerasan simbolik yang diuraikan oleh Pierre Bourdieu. 

Dominasi yang didasarkan pada “konstruksi moral-spiritual” dianggap wajar, padahal 

sesungguhnya adalah strategi reproduksi kekuasaan maskulin. Pendekatan maqāshid 

membatalkan legitimasi ini karena bertentangan dengan prinsip al-‘adālah (keadilan), al-ma‘rūf 

(keluhuran moral), dan karāmah insāniyyah (martabat manusia). Jika praktik qiwāmah melahirkan 

penindasan, kekerasan, atau subordinasi perempuan, maka praktik tersebut tidak hanya keliru 

secara sosial, tetapi juga bertentangan secara teologis. 



Lenny Guspidawati, dkk| Tafsir Maqāshidī Atas Ayat-Ayat Keluarga…… 

  

          

 185  

Dengan demikian, qiwāmah dalam perspektif interdisipliner adalah konsep dinamis yang 

harus dibaca dalam kerangka kemaslahatan, keadilan relasional, dan kapabilitas nyata dalam 

keluarga, bukan sebagai keistimewaan biologis atau klaim kekuasaan mutlak. Pembacaan inilah 

yang memungkinkan ayat tersebut tetap relevan bagi keluarga Muslim Indonesia di tengah 

perubahan sosial, ekonomi, dan budaya yang terus berlangsung. 

Konsep qiwāmah dalam QS. al-Nisā’: 34 sering dipahami secara keliru sebagai legitimasi 

dominasi suami, sehingga menjadi salah satu ayat yang paling rentan disalahgunakan untuk 

membenarkan tindakan kekerasan dalam rumah tangga. Dalam banyak kasus di Indonesia, 

terutama yang terekspos melalui media seperti kasus Venna Melinda–Ferry Irawan atau Lesti 

Kejora–Rizky Billar, pelaku kekerasan kerap menggunakan justifikasi normatif—baik yang 

eksplisit maupun implisit—bahwa ia memiliki “hak kepemimpinan” dan “hak mengatur” istri. 

Fenomena ini menunjukkan bagaimana konstruksi qiwāmah yang dipahami secara literal dapat 

bertransformasi menjadi kekerasan simbolik, kekerasan emosional, dan kekerasan fisik. 

Dari perspektif tafsir maqāshidī, kekerasan domestik tidak hanya bertentangan dengan 

prinsip rahmah, tetapi juga merupakan pelanggaran terhadap maqāshid dasar seperti hifẓ  al-nafs 

(perlindungan jiwa), hifẓ al-‘irdh (perlindungan martabat), dan hifẓ  al-nasl (perlindungan 

keberlanjutan keluarga). Dengan demikian, kekerasan domestik bukan hanya “pelanggaran 

moral” tetapi secara fundamental anti-syariat, karena meruntuhkan nilai inti perlindungan 

manusia yang menjadi tujuan utama syariat. Ulama maqāshid modern seperti Ibn ‘Āsyūr 

menegaskan bahwa setiap praktik yang melukai martabat dan integritas fisik istri adalah bentuk 

ta‘addī (agresi) yang tidak memiliki legitimasi syariat meskipun dibungkus dengan narasi 

kepemimpinan. 

Dalam kajian psikologi kekerasan, relasi qiwāmah yang dipahami sebagai hierarki otoritas 

absolut menciptakan lingkaran kekerasan (cycle of violence): fase ketegangan, ledakan kekerasan, 

dan fase penyesalan—yang berulang dalam pola yang makin meningkat. Banyak penelitian 

menunjukkan bahwa laki-laki pelaku KDRT seringkali memaknai kekuasaan mereka sebagai 

bagian dari “hak laki-laki”, yang diperkuat oleh budaya maskulinitas toksik. Budaya ini, dalam 

konteks Indonesia, berkaitan dengan nilai-nilai lokal seperti konsep “harga diri lelaki” (sirah, 

gengsi, malu) yang membuat sebagian laki-laki merasa terancam ketika perempuan tampil lebih 

mandiri atau berdaya secara ekonomi. 

Antropologi budaya juga menjelaskan bahwa sebagian masyarakat Indonesia masih 

memelihara narasi bahwa perempuan adalah “penjaga harmoni”, “yang harus sabar”, dan “yang 

harus mempertahankan rumah tangga”. Narasi ini membuat banyak perempuan bertahan dalam 

relasi berbahaya, karena takut stigma perceraian atau tekanan keluarga besar. Dalam hubungan 

seperti ini, qiwāmah berubah menjadi alat reproduksi kekuasaan patriarkis, sehingga tindakan 

kekerasan dipandang sebagai “hak korektif” laki-laki. Pierre Bourdieu menyebut bentuk ini 

sebagai kekerasan simbolik—kekerasan yang bekerja melalui legitimasi sosial sehingga tidak 

dikenali sebagai kekerasan (Bourdieu, 2018). 

Dari perspektif gender Islami, qiwāmah harus dipahami bukan sebagai superioritas laki-laki, 

tetapi sebagai tanggung jawab fungsional untuk menciptakan keadilan dan keamanan emosional 

dalam keluarga. Tafsir Amina Wadud dan Asma Barlas menunjukkan bahwa ayat ini tidak 

menempatkan laki-laki di atas perempuan secara ontologis, tetapi mengatur peran berdasarkan 

kapasitas dan situasi sosial yang dapat berubah (Barlas, 2002; Wadud, 2019). Jika suami tidak 

mampu menjalankan fungsi perlindungan, atau bahkan menjadi sumber ancaman, maka secara 

maqāshid ia kehilangan legitimasi kepemimpinan. Sementara Quraish Shihab menegaskan bahwa 

qiwāmah adalah “kewajiban moral”, bukan “kekuasaan struktural” (Shihab, 1994). 

Dalam kerangka hukum keluarga Indonesia, UU PKDRT secara tegas melarang segala 

bentuk kekerasan fisik, psikis, seksual, maupun ekonomi. Regulasi ini mencerminkan pergeseran 



Nusantara: Jurnal for Southeast Asian Islamic Studies  

 

  
 186    

budaya hukum dari tafsir literal ke tafsir maqāshidī: melindungi jiwa dan martabat istri adalah 

prioritas syariat dan negara. Dengan demikian, qiwāmah harus ditafsirkan menjadi kepemimpinan 

dialogis, yakni kepemimpinan yang dibangun melalui komunikasi, kesalingan, dan pembagian 

peran yang adil sesuai kapasitas masing-masing pihak. 

Pemaknaan ulang qiwāmah ini menjadi sangat penting untuk mencegah legitimasi 

keagamaan terhadap KDRT, serta untuk memastikan bahwa nilai-nilai Qur’ani berjalan selaras 

dengan prinsip keadilan sosial dan maqāshid syariat. Dengan membaca ulang ayat kepemimpinan 

suami melalui pendekatan interdisipliner, kita dapat mengembalikan qiwāmah ke posisi aslinya: 

bukan sebagai instrumen kekuasaan, tetapi sebagai amanah moral yang bertujuan untuk 

menciptakan keluarga yang aman, setara, dan bermartabat. 

Talak sebagai Jalan Terakhir: Analisis Maqāshid, Sosial, Politik, dan Budaya Indonesia 

Dalam kerangka maqāshid al-syarī‘ah, perceraian (talak) bukanlah tujuan utama, melainkan 

mekanisme darurat yang dihadirkan syariat untuk mencegah kerusakan yang lebih besar ketika 

relasi suami–istri tidak lagi bertumpu pada keadilan dan kemaslahatan. Para pemikir maqāshid 

klasik seperti al-Syāṭ ibī dan Ibn ‘Āsyūr menegaskan bahwa izin bercerai harus dipahami dalam 

kerangka perlindungan terhadap jiwa (hifẓ  al-nafs), martabat (‘irdh), dan keberlanjutan keluarga 

(hifẓ  al-nasl). Karena itu, talak mengandung watak remedial—ia hadir untuk mengurangi mudarat, 

bukan melanggengkan ketidakadilan. Di sisi lain, sejumlah ahli hukum Islam modern seperti 

Fazlur Rahman dan Jasser Auda menekankan bahwa pandangan fikih klasik tentang talak perlu 

dibaca ulang dalam konteks sosial kontemporer, karena praktik sosial sekarang menunjukkan 

dinamika kekuasaan dan struktur ekonomi yang jauh berbeda dengan masyarakat abad pertama 

Islam. 

Perdebatan antara pemikir klasik dan kontemporer ini semakin relevan ketika kita melihat 

realitas keluarga Muslim Indonesia. Dalam praktik sosial, talak kerap terjadi tidak sebagai jalan 

terakhir, tetapi sebagai respon emosional terhadap konflik yang sesungguhnya dapat dimediasi. 

Sosiolog keluarga mengamati bahwa banyak keputusan cerai dipengaruhi oleh tekanan 

psikologis, persaingan ekonomi, atau ekspektasi sosial yang tidak realistis—fenomena yang 

jarang terakomodasi dalam fikih klasik. Pendekatan normatif yang menempatkan talak sebagai 

hak sepihak suami pun dikritik oleh para akademisi gender seperti Musdah Mulia atau Amina 

Wadud, yang menilai bahwa struktur sosial patriarkal sering kali mengubah talak dari 

“mekanisme penyelamatan” menjadi “senjata kekuasaan domestik”. Di sinilah terjadi benturan 

antara ideal maqāshid yang melindungi martabat dengan kenyataan sosial yang sering kali 

mereproduksi ketidakadilan gender. 

Dalam kerangka sosial budaya Indonesia, proses pengambilan keputusan tentang talak tidak 

terjadi dalam ruang hampa. Antropolog seperti Hildred Geertz menunjukkan bahwa masyarakat 

Indonesia memiliki cultural scripts tentang keharmonisan keluarga, kesabaran perempuan, dan 

kehormatan keluarga besar yang membentuk cara individu menilai konflik rumah tangga 

(Geertz, 1974). Budaya malu (shame culture) membuat perempuan sering menanggung beban 

moral yang lebih besar untuk mempertahankan rumah tangga, bahkan ketika mereka berada 

dalam hubungan yang berbahaya. Di sisi lain, modernisasi dan mediasi digital—yang tampak 

dalam kasus-kasus publik figur yang viral—menghadirkan tekanan baru: gesekan antara 

kehidupan privat dan ekspektasi publik. Media sosial mempercepat eskalasi konflik dan 

menambah stigma sosial bagi perempuan selepas perceraian, memperburuk ketimpangan 

perlindungan yang seharusnya dijamin oleh maqāshid. 

Dimensi politik hukum Indonesia turut memperumit situasi ini. Secara formal, UU 

Perkawinan dan Kompilasi Hukum Islam mengatur mekanisme perceraian melalui peradilan 

agama dengan upaya mediasi terlebih dahulu. Namun para ahli hukum keluarga seperti Siti 

Musdah Mulia dan Ahmad Rofiq menyoroti bahwa implementasi hukum masih bias gender, 



Lenny Guspidawati, dkk| Tafsir Maqāshidī Atas Ayat-Ayat Keluarga…… 

  

          

 187  

terutama dalam penegakan nafkah pasca-cerai, pembagian harta, dan hak asuh anak (Mulia, 2017, 

2022b, 2022a). Banyak perempuan mengalami double burden: kehilangan dukungan ekonomi 

sekaligus harus menanggung stigma sosial. Problem ini menunjukkan bahwa hukum formal 

belum sepenuhnya mencerminkan maqāshid dalam menjalankan perlindungan jiwa, martabat, 

dan keturunan. Perdebatan juga muncul antara kelompok konservatif—yang mempertahankan 

model talak klasik sebagai hak prerogatif suami—dan para reformis—yang menuntut 

rekonstruksi hukum keluarga untuk menyeimbangkan hak dan kewajiban dalam perspektif 

kesetaraan dan kemaslahatan. 

Dari sudut pandang psikologi keluarga, sejumlah pakar menekankan bahwa perceraian 

seringkali bukan hasil “ketidakcocokan teologis”, melainkan akibat erosi emosional yang 

berlangsung lama: ketimpangan komunikasi, manipulasi emosional, atau kekerasan simbolik. 

Teori coercive control menjelaskan bagaimana dominasi dalam rumah tangga dapat bekerja secara 

halus namun menghancurkan integritas psikologis pasangan (Saptono, 1999). Ketika relasi kuasa 

yang timpang ini dilegitimasi dengan narasi qiwāmah versi patriarkal, talak kerap menjadi batu 

loncatan bagi pelaku kekerasan untuk menghindari tanggung jawab, bukan sarana pemulihan 

hubungan yang rusak. Padahal, dalam maqāshid, setiap bentuk kekerasan domestik yang 

mengancam stabilitas emosi, kesehatan mental, atau keselamatan fisik adalah pelanggaran serius 

terhadap nilai perlindungan syariat. 

Dengan demikian, talak harus dibaca secara komprehensif: tidak sekadar sebagai konsep 

fikih, tetapi sebagai fenomena sosial-budaya yang beroperasi dalam struktur kekuasaan, 

ekonomi, dan politik hukum. Pembacaan ini menegaskan bahwa talak hanya memenuhi maqāshid 

ketika ia bekerja sebagai mekanisme penyelamatan dari kerusakan yang lebih besar—bukan 

ketika ia menjerumuskan pasangan, terutama perempuan dan anak, ke dalam kerentanan yang 

lebih parah. Karena itu, para akademisi kontemporer mendorong pemaknaan ulang talak yang 

berpijak pada semangat keadilan, kesalingan, dan perlindungan kemanusiaan; sebuah pendekatan 

yang tidak hanya setia pada nilai Qur’ani, tetapi juga peka terhadap realitas sosial masyarakat 

Muslim Indonesia. 

 

PENUTUP  

Kajian ini menunjukkan bahwa pembacaan tafsir maqāshidī atas ayat-ayat keluarga menawarkan 

kerangka hermeneutik yang lebih relevan dan responsif terhadap realitas keluarga Muslim 

Indonesia kontemporer. Pendekatan maqāshid memungkinkan nilai-nilai Qur’ani—sakinah, 

mawaddah, dan rahmah—dipahami bukan sebagai konsep ideal yang statis, tetapi sebagai prinsip 

etis yang bekerja dalam dinamika sosial, budaya, ekonomi, dan politik. Dengan demikian, tujuan 

syariat untuk melindungi jiwa (hifẓ  al-nafs), martabat (‘irdh), dan keturunan (hifẓ  al-nasl) dapat 

diterjemahkan secara lebih kontekstual dalam menghadapi problem rumah tangga modern. 

Analisis atas konsep qiwāmah mengungkap bahwa tafsir literal dan patriarkal sering kali 

menjadi sumber ketimpangan relasi dan bahkan kekerasan domestik. Namun pembacaan 

interdisipliner yang menggabungkan maqāshid, gender studies, psikologi keluarga, dan 

antropologi budaya menunjukkan bahwa qiwāmah sesungguhnya adalah tanggung jawab 

fungsional yang bertujuan menciptakan perlindungan dan keadilan, bukan dominasi. Penelitian 

ini menegaskan bahwa ketika qiwāmah dipraktikkan tanpa kesadaran maqāshid, ia mudah 

berubah menjadi kekuasaan yang menindas; sebaliknya, ketika dibaca sebagai amanah moral dan 

relasional, ia menjadi landasan untuk membangun keluarga yang setara dan berdaya. 

Kajian tentang talak mengonfirmasi bahwa perceraian dalam masyarakat Muslim Indonesia 

dipengaruhi oleh struktur sosial-budaya, ketimpangan gender, tekanan ekonomi, serta politik 

hukum yang kadang tidak efektif melindungi pihak rentan. Meskipun syariat memperbolehkan 

talak sebagai mekanisme penyelamatan dari mudarat, praktiknya sering kali memperlihatkan 



Nusantara: Jurnal for Southeast Asian Islamic Studies  

 

  
 188    

kesenjangan antara nilai ideal Qur’ani dan realitas sosial. Oleh karena itu, reformulasi 

pemahaman talak melalui maqāshid—dengan menekankan aspek perlindungan, keadilan, dan 

humanisasi relasi—menjadi keharusan dalam konteks Indonesia kontemporer. 

Secara keseluruhan, penelitian ini menegaskan bahwa pembacaan ayat-ayat keluarga melalui 

pendekatan maqāshid dan analisis interdisipliner tidak hanya memperkaya ranah tafsir, tetapi juga 

menghadirkan kontribusi praktis bagi penguatan keluarga Muslim Indonesia. Dengan 

mengintegrasikan nilai Qur’ani dengan dinamika sosial modern, penelitian ini menghadirkan 

model pemaknaan yang lebih relevan, egaliter, dan solutif bagi problem kebudayaan, gender, dan 

relasi kekuasaan dalam rumah tangga. Penelitian lanjutan dapat diarahkan pada studi kasus 

empiris, evaluasi kebijakan hukum keluarga, atau pengembangan modul edukasi berbasis 

maqāshid untuk memperkuat ketahanan keluarga di Indonesia. 

 

DAFTAR PUSTAKA  

   

Abad Badruzaman. (2018). Dialektika langit dan bumi : Mengkaji historisitas al-qur’an melalui 

studi ayat-ayat Makki-Madani dan Asbab al-Nuzul. In Bandung : Mizan. 
Adji Pratama Putra, & Agung Burhanusyihab. (2023). Normalisasi Trend Nikah Muda: Analisis 

Struktural Fungsional dan Maqashid Syariah. Al-Manhaj: Journal of Indonesian Islamic Family 
Law, 5(1). https://doi.org/10.19105/al-manhaj.v5i1.9725 

Al-Qaradawi, Y. (2009). Fiqhul Wasathiyah Al-Islûmiyah Wa At-Tajdîd,. Markaz al-Qaradhawi Lil 
Wasathiyah. 

Al-Quthubi, A.-I. (1993). Tafsir Qurtubi. Maktabah Taufikiyyah. 

Al-Syatibi, A. I. (2003). Al-Muwafaqat fi Usủl Al-Syarỉ’ah (Vol. 2). Dar Kutub al-‘Ilmiyyah. 
al-Tabari, A. J. M. bin J. (1999). Tafsir al-Tabari. Dar al-Kutub al-’Alamiyah. 
Aziz, A. (2016). Pembagian Waris Berdasarkan Tingkat Kesejahteraan Ekonomi Ahli Waris 

dalam Tinjauan Maqashid Shariah. De Jure: Jurnal Hukum Dan Syar’iah, 8(1). 
https://doi.org/10.18860/j-fsh.v8i1.3729 

BAJ, E. L., & BAJ, I. D. A. (2023). PERILAKU KEUANGAN KELUARGA DENGAN 
PENDEKATAN SAKINAH FINANCE DALAM MEWUJUDKAN STABILITAS 
SISTEM KEUANGAN. Behavioral Accounting Journal, 3(2). 
https://doi.org/10.33005/baj.v3i2.108 

Barlas, A. (2002). Believing Women in Islam. In Believing Women in Islam. University of Texas 
Press. https://doi.org/10.7560/315880 

Basid, Abd., & Jazila, S. (2023). Tinjauan Konsep Mubadalah dan Tafsir Maqashidi dalam 
Merespon Isu Kekerasan Seksual. Islamic Review: Jurnal Riset Dan Kajian Keislaman, 12(1). 
https://doi.org/10.35878/islamicreview.v12i1.722 

Bericat, E. (2016). The sociology of emotions: Four decades of progress. Current Sociology, 64(3). 
https://doi.org/10.1177/0011392115588355 

Bourdieu, P. (2018). The forms of capital. In The Sociology of Economic Life, Third Edition. 
https://doi.org/10.4324/9780429494338 

Campbell, A., & Wu, A. S. (2011). Multi-agent role allocation: Issues, approaches, and multiple 
perspectives. Autonomous Agents and Multi-Agent Systems, 22(2). 
https://doi.org/10.1007/s10458-010-9127-4 

Fauzi, A., Gemilang, K. M., & Indrajaya, D. T. (2023). Analisis Nikah Beda Agama dalam 
Perspektif Maqashid Syari’ah. Madania: Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman, 13(1). 
https://doi.org/10.24014/jiik.v13i1.21663 

Fitriah, M., Mashuri, M. M., Mufid, M. A., & Rohtih, W. A. (2023). HAK PRIORITAS 
KELUARGA DALAM AL-QUR’AN (TELAAH TAFSIR MAQASHIDI). Relinesia: Jurnal 
Kajian Agama Dan Multikulturalisme Indonesia, 2(2). 



Lenny Guspidawati, dkk| Tafsir Maqāshidī Atas Ayat-Ayat Keluarga…… 

  

          

 189  

Geertz, H. (1974). The Vocabulary of Emotion: A Study of Javanese Socialization Processes. In 
Culture and Personality - Contemporary Readings. 

Hakim, M. N. (2023). Maqâshidiyyah Integratif dan Prinsip Metodologi Teori Tafsîr Maqâshidî 

Abdul Mustaqim. Islamadina : Jurnal Pemikiran Islam, 24(2). 
https://doi.org/10.30595/islamadina.v24i2.12526 

Hamdani, H. (2020). PARADIGMA AKUNTASI SYARIAH DALAM PERSPEKTIF 
MAQASHID SYARIAH DAN TAFSIR MAQASHIDI. Ngabari: Jurnal Studi Islam Dan 
Sosial, 13(1). https://doi.org/10.51772/njsis.v13i1.51 

Jefford, C, W., Kabengele, T., Kovacs, J., & Burger, U. (1974). problematika nikah sirri di 
Indonesia (kedudukan nikah sirri menurut hukum positif Indonesia). TetrahedrHendra 
Suryaon Lett., 3(1). 

Keppi, Sukesi, Yayuk, Yuliati, J.A, Inggrida, Nurhadi, I., & Armila, S. (2020). Sosiologi Gender: 
Konsep dan Aplikasinya di Pedesaan. In Malang UB Press. 

Kuokkanen, R. (2015). Gendered violence and politics in indigenous communities. International 
Feminist Journal of Politics, 17(2). https://doi.org/10.1080/14616742.2014.901816 

Kurniasih, I. (2022). URGENSI LITERASI DALAM AL-QUR’AN PERSPEKTIF TAFSIR 
MAQASHIDI. Living Islam: Journal of Islamic Discourses, 5(1). 
https://doi.org/10.14421/lijid.v5i1.3113 

Lal, A. (2016). Ulumul Qur’an “Kaidah-Kaidah Memahami Firman Tuhan.” In Jakarta: PT Raja 
Grafindo. 

Lieberman, S. (1994). Family systems therapy. Journal of Psychosomatic Research, 38(3). 
https://doi.org/10.1016/0022-3999(94)90123-6 

Makkonen, H., Siemieniako, D., & Mitręga, M. (2023). Structural and behavioural power 
dynamics in buyer-supplier relationships: a perceptions-based framework and a research 
agenda. Technology Analysis and Strategic Management, 35(9). 
https://doi.org/10.1080/09537325.2021.1991574 

Masruroh, I. S. (2022). Kesetaraan Gender Perempuan Bali dalam Pandangan Amina Wadud. 

Jurnal Hawa : Studi Pengarus Utamaan Gender Dan Anak, 4(1). 
https://doi.org/10.29300/hawapsga.v4i1.4742 

Mulia, M. (2017). Pedagogi Feminisme Dalam Perspektif Islam. Journal of Chemical Information and 
Modeling, 53(9). 

Mulia, M. (2022a). Feminisme Islam di Indonesia: Refleksi, Aksi, dan Praxis. Jurnal Perempuan, 
27(2). https://doi.org/10.34309/jp.v27i2.689 

Mulia, M. (2022b). Marriage: Foundation for a Peaceful Society. In The Women’s Khutbah Book. 
https://doi.org/10.12987/9780300269031-024 

Musyarofah, M. (2021). Pendidikan Agama Sebagai Dasar Dalam Membangun Ketahanan 
Keluarga. Jurnal Studi Gender Dan Anak, 8(02). https://doi.org/10.32678/jsga.v8i02.5502 

Muzakki, A. (2016). SOSIOLOGI GENDER: Poligami Perspektif Hukum Islam. LISAN AL-
HAL: Jurnal Pengembangan Pemikiran Dan Kebudayaan, 10(2). 
https://doi.org/10.35316/lisanalhal.v10i2.128 

Nasaruddin Umar. (1999). Argumen Kesetaraan Jender Perspektif Al- Qur’an. In (cet.I; Jakarta: 
Paramadina). 

Rabbani, G. F. (2022). Konstruksi Makna Nikah Muda pada Pasangan Nikah Muda di Jawa 
Barat. Bandung Conference Series: Public Relations, 2(2). 
https://doi.org/10.29313/bcspr.v2i2.4651 

Rahman, F. (1967). The Qur’anic Consept of God. Islamic Studies, 6(1). 
Robinson, K. (2008). Gender, Islam and democracy in Indonesia. In Gender, Islam and Democracy 

in Indonesia. https://doi.org/10.4324/9780203891759 
Saptono. (1999). Teori Hegemoni Sebuah Teori Kebudayaan Kontemporer. Teori Hegemoni 

Sebuah Teori Kebudayaan Kontemporer. 
Shihab, M. Q. (1993). Wawasan al-Qur’an: Tafsir Maudhu’i atas Pelbagai Persoalan Umat. Mizan. 
Shihab, M. Q. (1994). Membumikan al-Qur’an; Fungsi dan Peran Wahyu dalam Kehidupan Masyarakat. 

Mizan. 



Nusantara: Jurnal for Southeast Asian Islamic Studies  

 

  
 190    

Shihab, M. Q. (2007). Tafsir al-Misbah. Pesan, Kesan dan Keserasian al-Qur’an. Lentera Hati. 
Sims, C. D. L. (2008). Invisible wounds, invisible abuse: The exclusion of emotional abuse in 

newspaper articles. In Journal of Emotional Abuse (Vol. 8, Issue 4). 
https://doi.org/10.1080/10926790802480422 

Sja’roni. (2017). Madzahibut Tafsir Dalam Perspektif Studi Al- Qur ’ an. Panca Wahana: Jurnal 
Studi Islam. 

Slesnick, N., & Zhang, J. (2016). Family Systems Therapy for Substance-Using Mothers and 
Their 8- to 16-Year-Old Children. Psychology of Addictive Behaviors, 30(6). 
https://doi.org/10.1037/adb0000199 

Suryantoro, D. D., & Rofiq, A. (2021). NIKAH DALAM PANDANGAN HUKUM ISLAM. 
AHSANA MEDIA, 7(02). https://doi.org/10.31102/ahsanamedia.7.02.2021.38-45 

Syahabuddin Yahya. (2022). H AMINA WADUD TERHADAP AYAT WARIS. In Institut 
PTIQ Jogjakarta (Issue 8.5.2017). 

Syaifuddin, S. (2020). Metode Tafsir Aminah Wadud Untuk Pemberdayaan Perempuan Dalam 
Ekonomi. AL-WARDAH, 13(1). https://doi.org/10.46339/al-wardah.v13i1.154 

Turner, B. S. (2018). Islam, gender, and democracy in comparative perspective. Journal of Religious 
and Political Practice, 4(2). https://doi.org/10.1080/20566093.2018.1439439 

Turner, J. H., & Stets, J. E. (2005). The sociology of emotions. In The Sociology of Emotions. 
https://doi.org/10.1017/CBO9780511819612 

Umayyah. (2016). TAFSIR MAQASHIDI :  METODE ALTERNATIF DALAM 
PENAFSIRAN AL-QUR’AN. Diya Al-Afkar. 

Von Solms, S., Nel, H., & Meyer, J. (2017). Gender Dynamics: A Case Study of Role Allocation 
in Engineering Education. IEEE Access, 6. 
https://doi.org/10.1109/ACCESS.2017.2744680 

Wadud, A. (2019). Islamic feminism by any other name. In Muslim Women and Gender Justice: 
Concepts, Sources, and Histories. https://doi.org/10.4324/9781351025348-3 

Zahrotun, Z. (2023). Dialog Ayah Dan Anak Dalam Al-Qur’an; Analisis Tafsir Maqashidi 

Terhadap Fenomena Fatherless. Al-Qudwah, 1(2). 

https://doi.org/10.24014/alqudwah.v1i2.27593 

  


