
E-ISSN: 2807-1301   
Vol. 21, No. 2, Juli – Desember 2025   
DOI: 10.24014/nusantara.v20i1.38496    Jurnal for Southeast Asian Islamic Studies  

 

 

Published by Institute for Southeast Asian Islamic Studies (ISAIS) 
UIN Sultan Syarif  Kasim Riau, Indonesia 

https://ejournal.uin-suska.ac.id/index.php/nusantara/index   

JEJAK ISLAM DAN KEKUASAAN DI ASIA TENGGARA:  
Studi Historis Atas Politik Islam Indonesia 
 
Yan Nurcahaya,1* Deri Sugiarto2 
1,2, Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati, Bandung, Indonesia 
2,3 Fakultas Ushuluddin Universitas Islam Negeri Sultan Syarif  Kasim Riau, Indonesia;   
* yan.itb2021@gmail.com of  the corresponding author  
  

 Abstract  

  

  

  

  

An Islam and politics have a complex relationship in Southeast Asia, particularly in Indonesia, 

the country with the largest Muslim population in the world. From the time of  Islamic 

kingdoms to the modern era, the relationship between Islam and power has continuously 

transformed according to evolving social and political contexts. This study traces the historical 

relationship between Islam and power in Indonesia, placing it within the Southeast Asian 

regional framework. A historical and descriptive-analytical approach is used to understand how 

Islam played a role in shaping power structures, political values, and the unique system of  

government in Indonesia. This study finds that political Islam in Indonesia developed through 

three main phases: the pre-colonial Islamic kingdom phase, which positioned Islam as the 

ideology of  power; the colonial and national movement phase, which positioned Islam as a force 

of  resistance; and the modern state phase, which negotiated Islam within a framework of  

democracy and pluralism. Within the Southeast Asian context, Indonesia's experience 

demonstrates a unique model in which Islam has been able to adapt to modern political systems 

without losing its spiritual identity. These findings confirm that Islam in Indonesia is not merely 

a religious phenomenon, but also a social and political force shaping the regional dynamics of  

Southeast Asia.  

Keywords  Politics; Power; Southeast Asia; Indonesia; History 

   

Abstrak  

  

  

  

  

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis perkembangan hubungan Islam dan kekuasaan 

dalam sejarah politik Indonesia melalui pendekatan historis dan teori-teori politik 

kontemporer. Dengan menggunakan metode penelitian historis yang melalui tahapan heuristik, 

kritik sumber, interpretasi, dan historiografi, penelitian ini menelusuri transformasi peran 

Islam dari basis legitimasi kekuasaan kerajaan pra-kolonial, kekuatan resistensi sosial pada 

masa kolonial, hingga aktor moral dalam negara demokratis modern. Analisis 

mengintegrasikan perspektif  political theology, legitimacy theory, civil religion, public sphere, 

serta paradigma post-Islamism dan deliberative democracy. Hasil penelitian menunjukkan 

bahwa perkembangan politik Islam di Indonesia bersifat evolutif  dan dialogis, bukan revolutif, 

dan menghasilkan model Islam moderat yang menekankan etika publik dan kemaslahatan 

umum. Pengalaman Indonesia memperlihatkan sintesis antara Islam, demokrasi, dan 

pluralisme yang membedakannya dari negara Muslim lain di Asia Tenggara seperti Malaysia 

dan Brunei. Penelitian ini menegaskan bahwa Islam di Indonesia berperan sebagai kekuatan 

moral dan civil society, bukan instrumen perebutan kekuasaan formal, dan menawarkan model 

signifikan bagi dunia Islam global dalam membangun tatanan politik yang adil, inklusif, dan 

demokratis. 

Kata Kunci  Islam; Politik; Kekuasaan; Asia Tenggara; Indonesia; Sejarah 

  

https://ejournal.uin/
https://ejournal.uin/
https://ejournal.uin-suska.ac.id/index.php/nusantara/index
https://ejournal.uin-suska.ac.id/index.php/nusantara/index
mailto:yan.itb2021@gmail.com


Nusantara: Jurnal for Southeast Asian Islamic Studies  

 

  
 226    

PENDAHULUAN  

Bagian Kawasan Asia Tenggara merupakan salah satu wilayah yang memiliki keragaman 

budaya, etnis, dan agama yang sangat kompleks. Di antara keragaman tersebut, Islam menjadi 

agama dominan di beberapa negara seperti Indonesia, Malaysia, dan Brunei Darussalam. 

Keberadaan Islam di kawasan ini bukan hanya sebagai sistem kepercayaan, tetapi juga sebagai 

kekuatan sosial, kultural, dan politik yang turut membentuk dinamika sejarah kawasan (Al 

Qurtuby, 2012; Mas’oed, 1991). Dalam konteks ini, Indonesia memainkan peranan sentral 

karena memiliki sejarah panjang hubungan antara Islam dan kekuasaan yang unik 

dibandingkan negara-negara tetangganya. 

Masuknya Islam ke Nusantara tidak hanya membawa ajaran spiritual, tetapi juga 

memperkenalkan sistem nilai, etika pemerintahan, dan konsep kekuasaan yang bersumber dari 

tradisi politik Islam klasik (Faslah & Yanti, 2020). Melalui peran para ulama, pedagang, dan 

kerajaan Islam, ajaran Islam mengalami proses adaptasi dengan budaya lokal yang 

menghasilkan model politik yang khas. Di wilayah Asia Tenggara, bentuk interaksi antara Islam 

dan kekuasaan sangat bergantung pada konteks historis dan sosial masing-masing wilayah. 

Indonesia menjadi contoh menarik karena Islam berkembang tanpa melalui proses penaklukan 

militer, melainkan lewat akulturasi budaya dan dakwah damai (Khairiyah & Abdillah, 2023). 

Hubungan antara Islam dan kekuasaan di Indonesia mengalami dinamika panjang yang 

mencerminkan proses negosiasi antara nilai-nilai agama dan realitas politik. Sejak berdirinya 

kerajaan-kerajaan Islam seperti Samudera Pasai, Demak, Banten, hingga Mataram Islam, nilai-

nilai Islam mulai memengaruhi struktur pemerintahan dan legitimasi politik penguasa. Islam 

dijadikan dasar moral dalam kepemimpinan, namun tetap menyatu dengan tradisi lokal seperti 

adat dan sistem sosial feodal (Al-Fatih et al., 2023; Idris & Muhammad, 2020). Dalam konteks 

ini, kekuasaan tidak hanya dilihat sebagai alat duniawi, tetapi juga sebagai amanah yang 

memiliki tanggung jawab spiritual. 

Masa kolonial menjadi periode penting yang menandai perubahan hubungan Islam dan 

politik di Indonesia (Widyantoro, 2019). Ketika kekuasaan pribumi digantikan oleh sistem 

kolonial Barat, Islam berubah fungsi dari ideologi kekuasaan menjadi kekuatan perlawanan. 

Para ulama dan tokoh Islam mendirikan organisasi-organisasi seperti Sarekat Islam, 

Muhammadiyah, dan Nahdlatul Ulama yang tidak hanya bergerak dalam bidang keagamaan, 

tetapi juga menjadi wadah perjuangan politik melawan kolonialisme (Warid, 2009). Dari sinilah 

muncul kesadaran politik Islam modern yang berorientasi pada pembebasan dan keadilan 

sosial. 

Setelah kemerdekaan Indonesia tahun 1945, hubungan antara Islam dan kekuasaan 

memasuki babak baru. Perdebatan ideologis tentang dasar negara antara kelompok nasionalis 

dan kelompok Islam menjadi isu krusial dalam pembentukan negara. Meskipun Piagam Jakarta 

tidak sepenuhnya diadopsi dalam konstitusi, peran Islam tetap kuat dalam moralitas publik dan 

struktur sosial politik Indonesia. Partai-partai Islam seperti Masyumi, PPP, hingga PKS 

menjadi representasi politik umat Islam dalam sistem demokrasi Indonesia. 

Dalam konteks Asia Tenggara, hubungan Islam dan kekuasaan di Indonesia 

menunjukkan corak yang berbeda dibandingkan negara lain seperti Malaysia atau Brunei. Jika 

Malaysia menempatkan Islam sebagai agama resmi negara dan Brunei sebagai monarki Islam, 

maka Indonesia mengembangkan model yang lebih pluralistik melalui prinsip Pancasila dan 

Bhinneka Tunggal Ika. Meskipun demikian, nilai-nilai Islam tetap menjadi bagian penting 

dalam pembentukan etika pemerintahan dan moralitas politik bangsa. Model Indonesia ini 

sering disebut sebagai “Islam moderat” atau “Islam demokratis” yang berpengaruh secara 

regional (Faslah & Yanti, 2020). 



Yan Nurcahaya & Deri Sugiharto| Jejak Islam dan Kekuasaan di Asia Tenggara…… 

  

          

 227  

Di era modern, politik Islam di Indonesia terus mengalami transformasi. Reformasi 

1998 membuka ruang demokrasi yang lebih luas bagi partisipasi politik berbasis agama. 

Kelompok-kelompok Islam tidak lagi hanya berjuang melalui jalur ideologis, tetapi juga melalui 

pendekatan moral dan sosial (Nurdin, 2018). Islam menjadi kekuatan moral yang mendorong 

transparansi, keadilan, dan pemberantasan korupsi. Di sisi lain, muncul juga tantangan berupa 

radikalisme dan politisasi agama yang mengancam harmoni sosial. Kondisi ini menunjukkan 

bahwa relasi Islam dan kekuasaan di Indonesia masih terus berproses. 

Dalam perspektif  historis Asia Tenggara, peran politik Islam di Indonesia memberikan 

kontribusi signifikan terhadap perkembangan Islam regional. Indonesia menjadi contoh negara 

demokratis yang berhasil memadukan nilai Islam dan sistem politik modern. Hal ini berbeda 

dengan beberapa negara Muslim di kawasan lain yang cenderung menghadapi ketegangan 

antara agama dan negara. Pengalaman Indonesia menunjukkan bahwa Islam dapat menjadi 

sumber etika politik tanpa harus menguasai struktur kekuasaan secara formal. 

Kajian tentang hubungan Islam dan kekuasaan di Asia Tenggara, khususnya Indonesia, 

penting untuk memahami bagaimana agama dapat berperan konstruktif  dalam membentuk 

tatanan politik yang adil dan beradab. Pendekatan historis memungkinkan kita melihat 

kontinuitas dan perubahan peran Islam dalam politik dari masa ke masa. Dengan menelaah 

jejak historis ini, dapat ditemukan pola interaksi yang dinamis antara kekuasaan, ideologi, dan 

moralitas Islam yang membentuk karakter politik Indonesia hingga kini. 

 

KERANGKA TEORETIS 

Dalam studi politik Islam, konsep kekuasaan (al-sulṭah) selalu menjadi tema utama yang tidak 
bisa dilepaskan dari ajaran syariat dan etika Islam. Sejak masa klasik, para pemikir Muslim telah 
memberikan pandangan yang berbeda mengenai bagaimana kekuasaan seharusnya dijalankan 
berdasarkan prinsip keadilan, amanah, dan kemaslahatan umat (maslahah al-‘āmmah). Konsep ini 
menjadi landasan teoritis bagi pemahaman politik Islam yang berkembang di berbagai kawasan, 
termasuk Asia Tenggara, dengan karakter dan konteks sosialnya yang khas. 

Pemikiran klasik tentang politik Islam dapat ditelusuri dari karya Al-Mawardi (972–1058 

M) dalam kitab Al-Ahkām al-Sulṭāniyyah. Al-Māwardī (1991) menegaskan bahwa pemerintahan 
dalam Islam memiliki tujuan utama menjaga agama dan mengatur urusan dunia dengan prinsip 
keadilan. Kekuasaan, menurutnya, adalah bentuk tanggung jawab spiritual yang diamanahkan 
Allah kepada pemimpin untuk menegakkan hukum, melindungi rakyat, dan menciptakan 
kesejahteraan. Pandangan ini menekankan konsep imamah (kepemimpinan) sebagai fondasi 
politik Islam yang sah secara moral dan legal. 

Sementara itu, Ibn Khaldun (1332–1406 M) dalam Muqaddimah-nya menyoroti dimensi 
sosiologis kekuasaan Islam. Ia memperkenalkan konsep ‘ashabiyyah (solidaritas sosial) sebagai 
dasar terbentuknya negara. Menurut Ibn Khaldun (1958), keberlangsungan suatu kekuasaan 
bergantung pada kekuatan solidaritas dan moralitas pemimpin. Pandangan ini relevan dalam 
konteks Asia Tenggara, termasuk Indonesia, di mana kekuasaan politik sering berakar pada 
kesatuan sosial dan kohesi komunitas keagamaan. Dalam masyarakat majemuk seperti 
Indonesia, ‘ashabiyyah dapat dimaknai sebagai semangat kolektif  umat dalam menjaga 
keutuhan bangsa. 

Dalam perkembangan modern, pemikiran politik Islam mengalami pembaruan 
signifikan. Nurcholish Madjid (1939–2005), salah satu pemikir Islam terkemuka Indonesia, 
memperkenalkan gagasan sekularisasi politik Islam yang bukan berarti menyingkirkan agama, 
tetapi menempatkan Islam sebagai sumber nilai etis dalam kehidupan bernegara. Menurut 
Nurcholish, Islam tidak harus diwujudkan dalam bentuk negara Islam, tetapi dalam perilaku 
politik yang menjunjung tinggi keadilan, kebebasan, dan tanggung jawab moral (Madjid, 1983, 



Nusantara: Jurnal for Southeast Asian Islamic Studies  

 

  
 228    

2008). Pandangan ini berpengaruh besar dalam pembentukan paradigma “Islam demokratis” 
di Indonesia. 

Selain Nurcholish Madjid, Abdurrahman Wahid (Gus Dur) juga memberikan kontribusi 
penting terhadap konsep relasi Islam dan negara. Ia menolak gagasan formalisasi syariat dalam 
politik dan lebih menekankan pentingnya substansi moral Islam dalam tata kelola negara. 
Menurutnya, Islam dan demokrasi bukanlah dua hal yang bertentangan, melainkan dapat saling 
melengkapi untuk mencapai keadilan social (Wahid, 2009). Pemikiran Gus Dur menegaskan 
bahwa keberagaman merupakan keniscayaan dalam politik Indonesia yang pluralistik. 

Dalam konteks Asia Tenggara, John L. Esposito dan Azyumardi Azra menyoroti 
pentingnya memahami Islam politik sebagai fenomena yang dinamis, bukan monolitik. 
Menurut Esposito (2000), politik Islam di kawasan ini lebih bersifat adaptif  terhadap konteks 
lokal, berbeda dari model Timur Tengah yang cenderung ideologis. Azyumardi Azra (2004) 
menambahkan bahwa jaringan ulama dan intelektual di Asia Tenggara membentuk Islam 
kosmopolitan, yaitu Islam yang terbuka terhadap modernitas dan demokrasi tanpa 
meninggalkan nilai-nilai spiritualnya. Indonesia menjadi contoh utama dari model tersebut. 

Teori politik Islam di Asia Tenggara juga dapat dijelaskan melalui pendekatan politik 
adaptif, di mana Islam berperan bukan sebagai sistem kekuasaan formal, melainkan sebagai 
sumber legitimasi moral dan sosial. Dalam kerangka ini, Islam dipahami sebagai kekuatan 
budaya yang menuntun arah politik bangsa melalui nilai-nilai keadilan, keseimbangan, dan 
partisipasi publik. Model adaptif  ini memungkinkan Islam tetap relevan dalam sistem politik 
demokratis tanpa kehilangan identitas teologisnya. 

Sementara itu, teori negosiasi identitas (identity negotiation theory) juga relevan untuk 
menjelaskan hubungan Islam dan kekuasaan di Indonesia. Dalam masyarakat plural seperti 
Asia Tenggara, identitas keagamaan dan politik senantiasa dinegosiasikan agar tidak 
menimbulkan konflik antar kelompok. Islam di Indonesia tumbuh melalui proses negosiasi 
antara nilai universal Islam dan budaya lokal yang melahirkan konsep Islam Nusantara. Konsep 
ini menegaskan bahwa Islam mampu bersanding dengan nilai-nilai kebangsaan tanpa 
kehilangan substansinya. 

Dalam kerangka historis, hubungan Islam dan kekuasaan di Indonesia dapat dilihat 
sebagai proses dialektika antara legitimasi religius dan rasionalitas politik. Setiap periode sejarah 
— mulai dari kerajaan Islam, masa kolonial, hingga era reformasi — menunjukkan bentuk 
berbeda dari relasi ini. Islam selalu hadir sebagai kekuatan moral yang menuntun arah politik, 
meskipun wujud formalnya dalam negara sering kali berubah sesuai konteks zaman. Hal ini 
menunjukkan fleksibilitas Islam sebagai ideologi sosial-politik yang mampu bertahan di tengah 
perubahan global. 

Dengan demikian, landasan konseptual penelitian ini berpijak pada pemikiran politik 
Islam klasik dan modern yang dikontekstualisasikan ke dalam realitas Asia Tenggara. Melalui 
teori kekuasaan Al-Mawardi, solidaritas Ibn Khaldun, serta gagasan Islam demokratis dari 
Nurcholish Madjid dan Abdurrahman Wahid, penelitian ini berupaya menelaah bagaimana 
Islam di Indonesia memainkan peran historis dan moral dalam pembentukan tatanan politik. 
Kajian ini diharapkan dapat memberikan pemahaman teoretis bahwa politik Islam di Indonesia 
bukanlah bentuk formalisasi kekuasaan agama, melainkan ekspresi nilai-nilai etis yang 
menuntun arah pemerintahan yang berkeadilan dan beradab di kawasan Asia Tenggara. 

 

METODE  

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif  dengan metode historis untuk menelusuri 

perkembangan hubungan antara Islam dan kekuasaan dalam sejarah politik Indonesia. Metode 

historis dipilih karena sesuai untuk memahami proses perubahan ide, nilai, dan struktur politik 



Yan Nurcahaya & Deri Sugiharto| Jejak Islam dan Kekuasaan di Asia Tenggara…… 

  

          

 229  

Islam dari masa ke masa (Putra, 2016). Metode historis dalam penelitian ini melalui empat 

tahap utama, yaitu: Pertama, Heuristik, pengumpulan sumber primer dan sekunder berupa 

naskah sejarah, arsip, dokumen pemerintahan, karya tokoh pemikir Islam, serta literatur 

akademik kontemporer; Kedua, Kritik sumber, untuk menilai otentisitas, akurasi, dan 

kredibilitas data; Ketiga, Interpretasi, yaitu penafsiran fakta historis untuk memahami 

keterkaitan nilai Islam dengan dinamika kekuasaan politik di Indonesia; dan Keempat, 

Historiografi, penyusunan narasi ilmiah secara kronologis dan tematik. Jenis data yang 

digunakan adalah data kualitatif  berbasis studi pustaka (library research) (Arshad et al., 2012). 

Analisis dilakukan melalui analisis interaktif yang meliputi reduksi data, penyajian data, dan 

penarikan kesimpulan. Untuk menjaga keabsahan data, digunakan triangulasi sumber dengan 

membandingkan berbagai literatur seperti karya klasik Al-Mawardi dan Ibn Khaldun, serta 

pemikiran modern Nurcholish Madjid, Abdurrahman Wahid, Azyumardi Azra, dan para 

ilmuwan kontemporer politik Islam Asia Tenggara. Pendekatan deskriptif-analitis digunakan 

untuk menafsirkan relevansi temuan historis terhadap konteks politik modern, sehingga 

penelitian ini tidak hanya menjelaskan kronologi sejarah, tetapi juga mengkaji makna dan 

kontribusi politik Islam Indonesia dalam perspektif  Asia Tenggara. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN  

Hasil penelitian menunjukkan bahwa hubungan antara Islam dan kekuasaan di Indonesia 
berkembang melalui proses historis yang panjang dan dinamis. Berdasarkan pendekatan historis 
dan analisis konseptual, ditemukan bahwa perkembangan politik Islam di Indonesia dapat 
dipahami melalui tiga fase utama: fase kerajaan pra-kolonial, fase kolonial dan pergerakan 
nasional, serta fase negara modern dan era Reformasi. Masing-masing fase mencerminkan 
interaksi nilai-nilai Islam dengan struktur kekuasaan yang berbeda sesuai konteks sosial-politik 
pada zamannya. 

Fase Kerajaan Islam Pra-Kolonial: Islam sebagai Legitimasi Kekuasaan 

Pada masa awal Islamisasi Nusantara sejak abad ke-13, kekuasaan politik di kerajaan-kerajaan 
Islam seperti Samudera Pasai, Demak, Banten, dan Ternate–Tidore dibangun di atas fondasi 
teologis dan normatif yang menempatkan Islam sebagai sumber legitimasi kekuasaan. Agama 
tidak hanya berperan sebagai sistem keyakinan spiritual, tetapi juga sebagai instrumen etika 
politik yang memberikan dasar moral bagi penyelenggaraan pemerintahan. Dalam perspektif Al-

Mawardi melalui karya monumental Al-Ahkām al-Sulṭāniyyah, kekuasaan dalam Islam dipahami 
sebagai sebuah amanah (trusteeship) yang diberikan Tuhan dan harus dijalankan melalui prinsip 
imāmah atau kepemimpinan yang sah. Tujuan utama pemerintahan adalah menjaga agama dan 

mengatur urusan dunia (ḥifẓ ad-dīn wa siyāsat ad-dunyā), yang hanya dapat dicapai melalui prinsip 

keadilan, perlindungan terhadap hak rakyat, dan pemeliharaan kemaslahatan umum (maṣlaḥah al-
‘āmmah) (al-Māwardī, 1991; Muhajir, 2023). 

Pandangan ini selaras dengan teori legitimasi kekuasaan yang dikemukakan Ibn Khaldun 
dalam al-Muqaddimah, dimana keberlangsungan sebuah dinasti ditentukan oleh kekuatan 

‘aṣabiyyah atau solidaritas sosial yang menyatukan masyarakat dan pemimpinnya. ‘Ashabiyyah 
dipahami sebagai energi solidaritas kolektif yang mengikat masyarakat dalam satu kesatuan 
politik, yang terdiri dari unsur emosional, komunal, dan spiritual. Menurut Ibn Khaldun, 
kekuatan politik tidak dapat bertahan tanpa dukungan solidaritas sosial yang kuat; ketika 
‘ashabiyyah melemah, kekuasaan suatu dinasti memasuki fase kehancuran historis (Khaldun, 
1958). Oleh karena itu, stabilitas pemerintahan bergantung pada kohesi sosial yang berbasis 
pada loyalitas moral dan religius, bukan sekadar dominasi struktural 

Secara antropologis, pola legitimasi politik ini juga dapat dipahami melalui teori Max 
Weber tentang sifat legitimasi kekuasaan, yang menempatkan kerajaan-kerajaan Islam awal di 



Nusantara: Jurnal for Southeast Asian Islamic Studies  

 

  
 230    

Nusantara sebagai bentuk legitimasi tradisional-karismatik, di mana otoritas pemimpin 
bersumber dari kepercayaan religius dan kekuatan simbolik Islam (Weber, 1946). Integrasi 
antara nilai Islam dan struktur sosial tradisional memungkinkan terjadinya proses indigenisasi 
Islam, sebagaimana ditegaskan oleh Azyumardi Azra, yaitu proses internalisasi nilai Islam 
melalui jaringan ulama dan tarekat yang menghubungkan pusat dunia Islam dengan Asia 
Tenggara. 

Dengan demikian, pada fase awal Islamisasi, kekuasaan politik di Nusantara tidak berdiri 
semata atas dominasi militer, tetapi terbentuk melalui legitimasi religius, moral, dan sosial. Islam 
hadir sebagai paradigma etis yang mengarahkan tata kelola politik, bukan sebagai ideologi 
kekuasaan hegemonik. Oleh karena itu, pemerintahan Islam di Nusantara sejak awal memiliki 
karakter adaptif, dialogis, dan damai, berbeda dengan pola ekspansi kekuasaan yang bersifat 
konfrontatif di beberapa wilayah Timur Tengah. Model ini menjadi cikal bakal terbentuknya 
corak Islam moderat dan toleran yang kemudian berkembang menjadi ciri khas politik Islam 
Indonesia di kawasan Asia Tenggara. 

Dalam perspektif Political Theology, sebagaimana dikembangkan oleh Carl Schmitt, seluruh 
struktur kekuasaan pada hakikatnya berakar pada legitimasi teologis—di mana kekuasaan politik 
memperoleh otoritasnya dari konsep moral dan spiritual yang dianggap sakral oleh masyarakat 
(Griffioen, 2022; Herrero, 2023). Di Nusantara, legitimasi politik raja atau sultan dibangun 
melalui otoritas religius sebagai khalifatullah fi al-ardh (wakil Tuhan di bumi), sehingga kekuasaan 
tidak hanya dipahami sebagai otoritas administratif, tetapi juga misi moral dan teologis. Model 
ini memperlihatkan bahwa kekuasaan politik kerajaan Islam bukan sekadar sistem pemerintahan, 
melainkan simbol penegakan ketertiban kosmis dan keadilan Ilahi. 

Teori ini bersinggungan dengan legitimacy theory yang dikembangkan Max Weber, di mana 
sumber legitimasi kekuasaan dapat bersumber dari tiga basis: tradisional, karismatik, dan legal-
rasional (Brennan, 2020; Mercier, 2016; Turner, 2011). Pada kerajaan Islam awal di Nusantara, 
legitimasi kekuasaan terutama bersandar pada legitimasi tradisional-karismatik, di mana otoritas 
penguasa diakui karena keberlanjutan tradisi kepemimpinan, keturunan, serta karisma religius 
yang dilegitimasi oleh ulama. Integrasi antara ulama sebagai otoritas spiritual dan umara sebagai 
otoritas politik melahirkan simbiosis kekuasaan spiritual–temporal, yang menjadi karakter politik 
Islam Nusantara sejak periode awal Islamisasi. 

Dalam kerangka political theology kontemporer, sebagaimana dikemukakan Talal Asad 
dan Abdulkarim Soroush, agama tidak hanya menjadi pedoman moral privat, tetapi juga struktur 
penalaran publik yang membentuk etika politik dan identitas social (Akbar, 2020; Asad, 1981). 
Hal ini tampak jelas dalam proses Islamisasi Nusantara yang berlangsung melalui pendekatan 
kultural, dakwah, pendidikan, dan jaringan ulama-transregional, bukan melalui penaklukan 
militer. Dengan demikian, Islam memainkan peran sentral sebagai ideologi moral kekuasaan, 
yang tidak bersifat hegemonik, tetapi inklusif, adaptif, dan kontekstual terhadap budaya lokal. 

Pada tahap ini, Islam berfungsi bukan hanya sebagai sistem keyakinan religius, tetapi juga 
sebagai landasan legitimasi politik dan penguat identitas kolektif. Kekuasaan memperoleh 
otoritasnya bukan dari kekuatan paksaan, tetapi dari kepercayaan rakyat yang dibangun melalui 
etika keadilan, solidaritas, dan kemaslahatan sosial. Model inilah yang kemudian membentuk 
watak dasar politik Islam Indonesia — moderate, negotiated, and socially grounded — yang kelak 
menjadi karakter khas Islam Nusantara dalam konteks Asia Tenggara. 

Fase Kolonial dan Pergerakan Nasional: Islam sebagai Kekuatan Perlawanan 

Memasuki masa kolonial Belanda, dinamika hubungan antara Islam dan kekuasaan 
mengalami perubahan signifikan. Ketika otoritas politik kerajaan-kerajaan Islam melemah akibat 
intervensi kolonial dan strategi devide et impera, peran Islam bergeser dari sumber legitimasi 
pemerintahan menjadi kekuatan sosial-politik yang menggerakkan resistensi kolektif. Kehadiran 
Islam pada periode ini tidak lagi bertumpu pada struktur kekuasaan formal kerajaan, melainkan 



Yan Nurcahaya & Deri Sugiharto| Jejak Islam dan Kekuasaan di Asia Tenggara…… 

  

          

 231  

pada jaringan sosial dan kultural masyarakat yang terorganisir melalui pesantren, surau, dan 
organisasi keagamaan. Dalam konteks ini, Islam menjadi simbol perjuangan anti-kolonial, 
sekaligus instrumen pembentukan kesadaran politik kebangsaan. 

Dalam perspektif teori Civil Religion yang dikemukakan Robert N. Bellah, agama berfungsi 
sebagai moral public order yang memberi makna dan arah bagi kehidupan kolektif. Islam pada 
masa kolonial berperan sebagai agama sipil (civil religion) yang menghubungkan nilai transenden 
dengan tujuan politik bangsa, yakni kemerdekaan dan martabat manusia (Bellah, 2015, 2024). 
Islam menjadi narasi moral yang mempersatukan rakyat menghadapi penindasan kolonial, dan 
karena itu identitas religius berubah menjadi identitas kebangsaan. Perlawanan tidak semata 
berdasarkan sentimen agama, tetapi pada nilai universal keadilan dan kemanusiaan, yang menjadi 
basis etis perjuangan nasional. 

Pendekatan ini selaras dengan teori Ruang Publik (Public Sphere) dari Jürgen Habermas, 
yang menekankan pentingnya ruang dialog sosial sebagai arena pembentukan opini publik dan 
kesadaran politik (Habermas, 1991, 2019). Pada masa kolonial, ruang publik Islam terbentuk 
melalui organisasi seperti Sarekat Islam (SI), Muhammadiyah, dan Nahdlatul Ulama, yang 
berfungsi sebagai wadah artikulasi aspirasi rakyat terhadap ketidakadilan kolonial, sekaligus 
pusat pembentukan diskursus politik modern berbasis agama. Masjid, pesantren, sekolah Islam, 
dan media cetak menjadi arena deliberasi politik yang membuka ruang partisipasi rakyat dalam 
perjuangan nasional. 

Dengan demikian, Islam memasuki tahap baru sebagai kekuatan politik masyarakat sipil 
(civil society force) yang mengorganisir basis sosial rakyat dan menciptakan kesadaran kolektif 
tentang pentingnya kemerdekaan nasional. Islam menjadi orientasi etik yang menggerakkan 
mobilisasi politik, bukan melalui perebutan kekuasaan formal, tetapi melalui transformasi 
kesadaran politik publik. Pada fase ini, Islam menegaskan fungsi emansipatoris, yakni 
membebaskan rakyat dari penindasan dan diskriminasi kolonial, serta menumbuhkan konsep 
kebangsaan berbasis nilai-nilai keadilan, solidaritas sosial, dan martabat manusia (karāmah 
insāniyyah). 

Karena itu, peran Islam dalam pergerakan nasional tidak hanya historis tetapi juga 
filosofis: ia membentuk struktur moral bangsa, membangun ruang publik demokratis, dan 
menciptakan civil religion kebangsaan yang kelak menjadi fondasi ideologis Indonesia merdeka. 
Dari sinilah benih-benih konsensus nasional mengenai hubungan agama dan negara mulai 
tumbuh, yang pada akhirnya mempengaruhi perdebatan besar di BPUPKI dan perumusan dasar 
negara 1945. 

Pada periode ini, pemikiran Islam modern mulai berkembang seiring munculnya 
gelombang reformisme intelektual yang dipengaruhi wacana modernitas, demokrasi, dan 
rasionalitas keagamaan. Tokoh kunci seperti Nurcholish Madjid memainkan peran sentral dalam 
mengarahkan orientasi politik Islam ke ranah pembaruan pemikiran. Melalui gagasannya yang 
terkenal “Islam Yes, Partai Islam No”, Nurcholish Madjid menegaskan pentingnya pemisahan 
simbol-simbol agama dari perebutan kekuasaan formal, karena menurutnya sakralitas agama 
akan rusak apabila dijadikan instrumen politik partisan (Madjid, 1992, 1998). Islam, dalam 
pemikiran Cak Nur, tidak boleh direduksi menjadi proyek politik kekuasaan, tetapi harus 
berperan sebagai sumber etika publik, moral politik, dan keadaban sosial. 

Gagasan ini sejalan dengan konsep public reason yang dikemukakan (Faiz, 2017; Rawls, 
1955), bahwa nilai-nilai agama harus bertransformasi menjadi alasan publik yang dapat diterima 
oleh seluruh warga negara tanpa memandang latar keyakinan . Dengan demikian, Islam tidak 
lagi hadir sebagai identitas eksklusif yang memaksakan formalisasi syariat, tetapi sebagai etika 
publik universal yang mendukung prinsip-prinsip keadilan, kesetaraan, dan penghormatan 
terhadap martabat manusia. Pandangan ini juga berkelindan dengan ide civil religion ala Robert 
N. Bellah, di mana agama menjadi fondasi moral yang menopang kehidupan berbangsa, tetapi 
tidak memonopoli struktur negara. 



Nusantara: Jurnal for Southeast Asian Islamic Studies  

 

  
 232    

Lebih jauh, pemikiran Nurcholish Madjid menggeser orientasi politik Islam dari 
formalisasi negara agama (Islamic state) menuju apa yang ia sebut ideologisasi nilai, yaitu 
menjadikan nilai-nilai substantif Islam—keadilan, amanah, kejujuran, musyawarah, dan 
kemaslahatan umum—sebagai roh dalam penyelenggaraan negara. Pendekatan ini memosisikan 
Islam sebagai sumber legitimasi moral, bukan klaim kebenaran kekuasaan. Politik Islam tidak 
lagi berupaya menegakkan supremasi simbolik, tetapi membumikan ethos etika dalam ruang 
publik sebagai dasar budaya demokrasi. Dalam konteks political ethics, pemikiran ini menandai 
transisi penting dari politik Islam berbasis identitas menuju politik nilai: Islam sebagai kekuatan 
etik yang mendorong terbentuknya tata kelola yang adil, transparan, dan humanis. Perubahan 
orientasi ini sangat mempengaruhi dinamika politik Indonesia modern, terutama pada masa 
transisi menuju Reformasi, ketika tuntutan demokratisasi dan partisipasi publik semakin 
menguat. 

Karena itu, fase ini merupakan titik balik historis yang menegaskan bahwa kekuatan 
politik Islam tidak terletak pada formalisasi institusi, tetapi pada kontribusi moral untuk 
membangun masyarakat beradab (civilized public). Di sinilah akar kuat terbentuknya Islam 
demokratis Indonesia, yang kelak menjadi ciri khas Islam Nusantara dalam lanskap politik Asia 
Tenggara. 

Fase Negara Modern dan Era Reformasi: Islam sebagai Mitra Demokrasi 

Setelah kemerdekaan 1945, hubungan Islam dan kekuasaan memasuki fase baru yang 
ditandai oleh proses negosiasi politik yang intens antara berbagai kekuatan ideologis bangsa. 
Perdebatan fundamental mengenai dasar negara dan rumusan Piagam Jakarta menjadi 
momentum historis yang menentukan arah relasi negara dan agama dalam konteks Indonesia 
modern. Perdebatan tersebut mencerminkan dinamika pencarian identitas politik bersama yang 
dapat mengakomodasi keragaman etnis, agama, dan budaya yang menjadi karakter Indonesia. 

Dalam perspektif teori constitutional compromise, kesepakatan untuk menghapus tujuh kata 
dalam Piagam Jakarta (“dengan kewajiban menjalankan syariat Islam bagi pemeluk-pemeluknya”) 
merupakan bentuk kompromi konstitusional yang dilakukan untuk menjaga persatuan nasional 
pada fase awal negara merdeka (Abdillah, 2021). Kompromi ini bukan sekadar keputusan politis 
jangka pendek, tetapi strategi historis untuk memastikan inklusivitas dan mencegah fragmentasi 
sosial. Dalam kerangka konsosiasionalisme menurut Arend Lijphart, keputusan tersebut 
mencerminkan praktik power-sharing yang mengutamakan stabilitas politik melalui konsensus dan 
negosiasi antarkelompok, bukan dominasi mayoritas. 

Lebih jauh, proses negosiasi identitas politik ini dapat dijelaskan melalui teori negotiated 
political identity (Hefner, 2011), yang menekankan bahwa identitas politik Indonesia terbentuk 
melalui dialog antar komunitas, bukan melalui hegemoni satu kelompok terhadap yang lain. 
Dengan memilih Pancasila sebagai dasar negara, para pendiri bangsa mengintegrasikan nilai-nilai 
keagamaan, termasuk Islam, dalam bentuk nilai-nilai dasar etika publik, bukan sebagai sistem 
hukum formal negara agama. Karena itu, Pancasila dapat dipahami sebagai civil religion 
kebangsaan yang menjembatani identitas religius dan komitmen kebangsaan (Hefner, 2010). 

Meskipun Pancasila menjadi konsensus final, Islam tetap memainkan peran sentral 
sebagai kekuatan moral dalam sistem politik nasional. Islam hadir tidak dalam bentuk 
formalisasi syariat, tetapi melalui nilai-nilai universal seperti keadilan, persamaan, musyawarah, 
dan penghormatan terhadap martabat manusia (karāmah insāniyyah), yang menjadi komponen 
etis penyelenggaraan negara modern. Dalam perspektif public sphere (Habermas), umat Islam 
mengambil peran aktif membentuk opini publik dan mengawal arah moral bangsa melalui 
partisipasi dalam ruang demokratis, baik melalui organisasi masyarakat, pendidikan, maupun 
struktur politik formal. 

Dengan demikian, fase awal negara modern menegaskan bahwa hubungan Islam dan 
negara berjalan melalui jalur dialogis, kompromis, dan integratif, bukan konfrontatif. Keputusan 



Yan Nurcahaya & Deri Sugiharto| Jejak Islam dan Kekuasaan di Asia Tenggara…… 

  

          

 233  

historis terkait Piagam Jakarta menjadi landasan bagi berkembangnya model Islam demokratis 
Indonesia — yaitu Islam yang menempatkan negara sebagai ruang kebersamaan yang 
mengakomodasi pluralitas, dan agama sebagai sumber etika publik untuk membangun keadilan 
dan kemaslahatan bersama. 

Pandangan Abdurrahman Wahid (Gus Dur) memperkuat paradigma Islam demokratis 
yang menolak formalisasi simbolik syariat serta menegaskan bahwa nilai-nilai substantif Islam—
seperti keadilan, kesetaraan, kebebasan beragama, dan penghormatan terhadap martabat 
manusia—lebih penting daripada penegakan simbol formal negara Islam. Bagi Gus Dur, agama 
tidak boleh dijadikan instrumen politik kekuasaan yang eksploitatif, karena ketika agama 
dipolitisasi secara partisan, ia kehilangan fungsi etiknya dan berubah menjadi alat legitimasi 
kekuasaan yang berpotensi represif (Wahid, 2009). Oleh karena itu, Gus Dur memandang Islam 
sebagai energi moral untuk memperkuat demokrasi, bukan sebagai ideologi untuk mendirikan 
negara agama. Paradigma ini sejalan dengan kerangka post-Islamism menurut Asef Bayat, yang 
memandang transformasi gerakan Islam kontemporer dari orientasi formalis berbasis syariat 
menuju politik nilai, etika, dan hak-hak warga Negara (Bayat, 2005, 2013). 

Dalam perspektif deliberative democracy sebagaimana dirumuskan oleh Jürgen 
Habermas, agama dalam ruang publik demokratis harus berperan sebagai rasionalitas 
komunikatif, yang berkontribusi pada proses deliberatif dan dialog sosial, bukan sebagai 
kekuatan normatif yang memaksakan kehendak kepada pihak lain. Posisi ini sesuai dengan visi 
Gus Dur tentang civil society Islam, di mana kekuatan umat Islam diwujudkan dalam ruang sosial 
melalui pendidikan, budaya, dan advokasi moral, bukan melalui penguasaan institusi negara. 

Memasuki era Reformasi 1998, terbukanya ruang kebebasan politik dan liberalisasi sistem 
multipartai menciptakan apa yang disebut political opportunity structure, yakni terbentuknya peluang 
politik baru bagi aktor-aktor Islam untuk berpartisipasi secara legal dan terbuka dalam proses 
demokrasi. Kembalinya partai-partai berideologi Islam seperti PKB, PAN, PPP, dan PKS 
menandai reemergence Islam sebagai aktor politik, namun dalam bingkai demokratis yang lebih 
rasional dan etis daripada perebutan hegemoni ideologis masa sebelumnya. Hal ini menunjukkan 
bahwa posisi Islam dalam politik nasional bertransformasi dari agenda formalisasi negara agama 
menjadi partisipasi demokratis berbasis nilai, di mana agama berfungsi sebagai inspirasi moral 
untuk membangun tata kelola negara yang adil dan beradab. Dengan demikian, hubungan Islam 
dan kekuasaan pada era Reformasi menunjukkan maturitas politik Islam Indonesia, di mana 
Islam berperan sebagai penjaga etika publik, pengawal demokrasi, dan kekuatan masyarakat 
sipil, bukan sebagai alat perebutan kekuasaan simbolik. Inilah yang menjadi fondasi kuat bagi 
kemunculan model Islam demokratis Indonesia sebagai laboratorium politik bagi dunia Islam 
dan Asia Tenggara. 

Dalam konteks global dan kawasan Asia Tenggara, pengalaman Indonesia menampilkan 
model unik Islam moderat yang oleh John L. Esposito dan Azyumardi Azra dipahami sebagai 
ekspresi Islam yang adaptif, kosmopolitan, dan dialogis. Model ini tidak dilahirkan secara instan, 
melainkan melalui proses sejarah panjang yang membentuk karakter Islam Indonesia yang 
inklusif, berorientasi nilai, dan terbuka terhadap modernitas. Islam Indonesia tumbuh melalui 
mekanisme indigenization dan localization of Islam, di mana ajaran Islam berinteraksi dengan budaya 
lokal tanpa kehilangan substansi normatifnya. Karena itu, identitas keislaman Indonesia tidak 
bersifat monolitik, tetapi plural, multikultural, dan bersifat interaktif, sehingga mampu hidup 
berdampingan dalam masyarakat majemuk. 

Dalam perspektif comparative politics, model Islam Indonesia berbeda secara fundamental 
dari pola politik Islam di Malaysia dan Brunei, yang menempatkan Islam sebagai agama resmi 
negara dan memberi ruang formal bagi institusionalisasi syariat dalam struktur negara. Malaysia 
mengadopsi model semi-theocratic constitutional monarchy, di mana Islam diinstitusionalisasikan 
melalui kerangka hukum negara bagian dan lembaga resmi seperti Majlis Agama Islam. Brunei 
lebih jauh membangun Islamic monarchy dengan orientasi hukum syariah formal, yang 



Nusantara: Jurnal for Southeast Asian Islamic Studies  

 

  
 234    

memperlihatkan bentuk state-driven Islamization, yaitu Islam yang berjalan dari negara ke 
masyarakat. 

Sebaliknya, Indonesia menawarkan sintesis antara Islam, demokrasi, dan pluralisme, yang 
menempatkan agama sebagai sumber legitimasi moral, bukan sebagai struktur hukum negara 
formal. Model ini selaras dengan gagasan civil Islam (Hefner), yang menggambarkan Islam 
Indonesia sebagai kekuatan masyarakat sipil yang berkontribusi pada demokrasi deliberatif, etika 
publik, dan pembangunan kultur politik kewargaan. Dengan demikian, Indonesia 
memperlihatkan pola bottom-up Islamization—Islam bekerja melalui ruang publik, pendidikan, dan 
budaya—bukan melalui pemaksaan legal formal. 

Dalam kerangka geopolitik, keberhasilan Indonesia mengembangkan Islam moderat dan 
demokratis menjadikannya model rujukan global dan aktor strategis dalam diplomasi agama 
internasional. Indonesia menjadi tuan rumah forum-forum internasional seperti R20 (Religion of 
Peace) dan ASEAN Interfaith Dialogue, serta memainkan peran penting dalam mempromosikan 
moderasi beragama dan toleransi sebagai nilai inti kawasan. Hal ini menegaskan bahwa Islam 
Indonesia bukan hanya fenomena domestik, tetapi juga modal identitas regional Asia Tenggara 
dalam menghadapi isu global seperti radikalisme, konflik identitas, dan tantangan demokrasi. 

Karena itu, kontribusi historis dan politis Islam Indonesia memperlihatkan bahwa Islam, 
demokrasi, dan pluralisme bukanlah entitas yang saling bertentangan, tetapi dapat bersinergi 
membentuk tata sosial-politik yang stabil, berkeadaban, dan humanis. Model ini menempatkan 
Indonesia sebagai laboratorium peradaban Islam modern yang memiliki nilai strategis bagi dunia 
Muslim kontemporer. 

 

PENUTUP  

Penelitian ini menunjukkan bahwa hubungan antara Islam dan kekuasaan dalam sejarah politik 

Indonesia berkembang melalui proses panjang yang bersifat evolutif, dialogis, dan adaptif. Pada 

masa kerajaan pra-kolonial, Islam menjadi sumber legitimasi kekuasaan berbasis nilai melalui 

konsep imāmah, amanah, maslahah al-‘āmmah, dan ‘ashabiyyah, yang membangun stabilitas sosial-

politik melalui integrasi ulama–umara. Pada masa kolonial, Islam bertransformasi menjadi 

kekuatan civil religion dan agen mobilisasi sosial yang membangun kesadaran kebangsaan melalui 

ruang publik (public sphere) yang difasilitasi organisasi Islam modern. 

Pada fase pembentukan negara, perdebatan Piagam Jakarta memperlihatkan praktik 

constitutional compromise dan negotiated political identity, yang menghasilkan model negara 

demokratis-pluralis berbasis Pancasila tanpa menghilangkan peran Islam sebagai kekuatan 

moral. Memasuki era Reformasi, gagasan Islam demokratis yang dipelopori Nurcholish Madjid 

dan etika publik ala Abdurrahman Wahid memperkuat paradigma post-Islamism, yang 

menempatkan Islam sebagai etika publik, bukan ideologi kekuasaan. Terbukanya ruang politik 

demokratis pasca-1998 memungkinkan Islam hadir sebagai aktor politik yang matang dalam 

bingkai demokrasi deliberatif. 

Dalam konteks Asia Tenggara, pengalaman Indonesia melahirkan model Islam moderat 

yang adaptif  dan kosmopolitan, berbeda dari model institucionalistik Malaysia dan Brunei. 

Sintesis antara Islam, demokrasi, dan pluralisme yang terjadi di Indonesia menjadi kontribusi 

strategis bagi lanskap politik regional dan wacana global mengenai masa depan politik Islam. 

Dengan demikian, Islam Indonesia menawarkan paradigma bahwa agama dapat berperan 

membangun tatanan politik yang berkeadilan, inklusif, dan beradab, tanpa harus hadir sebagai 

institusi negara formal. 

 

 



Yan Nurcahaya & Deri Sugiharto| Jejak Islam dan Kekuasaan di Asia Tenggara…… 

  

          

 235  

DAFTAR PUSTAKA  

  Abdillah, M. (2021). Aktualisasi Islam dan Keindonesiaan Dalam Koteks Ideologi Negara 
Pancasila. Himmah: Jurnal Kajian Islam Kontemporer, 4(1). 
https://doi.org/10.47313/jkik.v4i1.1100 

Akbar, A. (2020). Fazlur Rahman’s Influence on Contemporary Islamic Thought. Muslim World, 
110(2). https://doi.org/10.1111/muwo.12334 

Al-Fatih, M., Tri Puspita, M., Pratiwi, T., & Tarigan, M. (2023). Peradaban Islam Di Kerajaan 
Samudera Pasai. Journal of  Teaching and Science Education (JOTASE), 1(1). 

al-Māwardī, A. al-Ḥasan ‘Ali ibn M. ibn Ḥabīb. (1991). al-Aḥ kām al- Sulṭ aniyah. Dār al-Ḥadīṡ . 

Al Qurtuby, S. (2012). Catholics, Muslims, and Global Politics in Southeast Asia. Al-Jami’ah: 
Journal of  Islamic Studies, 50(2). https://doi.org/10.14421/ajis.2012.502.391-430 

Arshad, I. S. M. R. @, Rozali, E. A., & Kamaruzzaman, A. F. (2012). The Importance of  
Learning Islamic History and Civilization of  Malaysia in the Building of  Human 
Capital and Identity of  the Muslim Society in Malaysia. Procedia - Social and Behavioral 
Sciences, 59. https://doi.org/10.1016/j.sbspro.2012.09.313 

Asad, T. (1981). Ideology, class and the origin of  the Islamic state. Economy and Society, 10(4). 
https://doi.org/10.1080/03085148100000013 

Bayat, A. (2005). What is Post-Islamism? ISIM Review, 16(1). 

Bayat, A. (2013). Post-Islamism: The Many Faces of  Political Islam. In Post-Islamism: The 
Changing Faces of  Political Islam Faces of  Political Islam. 

Bellah, R. N. (2015). Religion and The Civil Sphere. In Solidarity, Justice, and Incorporation. 
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780199811908.003.0002 

Bellah, R. N. (2024). Can We Imagine a Global Civil Religion? In Confucianism, A Habit of  the 
Heart. https://doi.org/10.1515/9781438460147-012 

Brennan, C. (2020). Max Weber on Power and Social Stratification. In Max Weber on Power and 
Social Stratification. https://doi.org/10.4324/9780429450396 

Esposito, J. L. (2000). Political Islam and the West. JFQ. 

Faiz, P. M. (2017). Teori Keadilan John Rawls (John Rawls’ Theory of  Justice). SSRN Electronic 
Journal. https://doi.org/10.2139/ssrn.2847573 

Faslah, R., & Yanti, N. (2020). KERAJAAN ISLAM  : SEJARAH POLITIK ISLAM KLASIK 
DI INDONESIA. Mau’izhah, 10(2). https://doi.org/10.55936/mauizhah.v10i2.41 

Griffioen, S. (2022). The Political Theology of  Carl Schmitt. In Contesting Modernity in the 
German Secularization Debate. https://doi.org/10.1163/9789004504523_004 

Habermas, J. (1991). Civil Society and Political LifeThe Structural Transformation of  the 
Public Sphere: An Inquiry into a Category of  Bourgeois Society. In Contemporary 
Sociology (Vol. 19, Issue 2). 

Habermas, J. (2019). Struggles for Recognition in the Democratic Constitutional State. In 
Multiculturalism. https://doi.org/10.1515/9781400821402-008 

Hefner, R. W. (2010). Introduction: The culture, politics, and future of  Muslim education. In 
Schooling Islam: The Culture and Politics of  Modern Muslim Education. 

Hefner, R. W. (2011). Civil Islam: Muslims and democratization in Indonesia. In Civil Islam: 
Muslims and Democratization in Indonesia. https://doi.org/10.2307/3557788 

Herrero, M. (2023). Carl Schmitt’s Political Theology of  Revolution. Open Theology, 9(1). 
https://doi.org/10.1515/opth-2022-0223 



Nusantara: Jurnal for Southeast Asian Islamic Studies  

 

  
 236    

Idris, A. R., & Muhammad, S. J. N. (2020). Pengaruh Islam dalam Hikayat Raja-Raja Pasai. 
Jurnal Pertanika MAHAWANGSA, 7(2). 

Khairiyah, N., & Abdillah, A. (2023). Peradaban Islam Nusantara Mewarnai Corak Keislaman 
di Asia Tenggara. Alhamra Jurnal Studi Islam, 4(2). 

Khaldun, I. (1958). The Muqaddimah, An Introduction to History (Vol. 3). 

Madjid, N. (1983). Cita-Cita Politik Kita. Aspirasi Umat Islam Di Indonesia. Jakarta: Leppenas. 

Madjid, N. (1992). Universalisme Islam dan Kosmopolitanisme Kebudayaan Islam. In Islam, 
Doktrin dan Peradaban. Jakarta: Yayasan Wakaf  Paramadina. 

Madjid, N. (1998). Dialog Keterbukaan: Artikulasi Nilai Islam dalam Wacana Sosial Politik 
Kontemporer. In Jakarta: Paramadina. 

Madjid, N. (2008). Islam Doktrin dan Peradaban. Paramadina. 

Mas’oed, M. (1991). Politik  dan  Pemerintahan  di  Asia  Tenggara. Program Pascasarjana UGM. 

Mercier, T. C. (2016). Resisting legitimacy: Weber, Derrida, and the fallibility of  sovereign 
power. Global Discourse, 6(3). https://doi.org/10.1080/23269995.2016.1151729 

Muhajir, M. (2023). Pemikiran Politik Islam Imam Al-Mawardi dan Relevansinya di Indonesia. 
Politica: Jurnal Hukum Tata Negara Dan Politik Islam, 10(1). 
https://doi.org/10.32505/politica.v10i1.6265 

Nurdin, N. (2018). Wawasan Kebangsaan, Komitmen Negara, dan Nasionalisme dalam 
Pandangan Prof. Dr. KH Ali Mustafa Yaqub, MA. Jurnal Bimas Islam, 11(1). 

Putra, B. A. (2016). Histiografi Melayu: Islam dalam Sejarah dan Kebudayaan Melayu. Tsaqofah 
Dan Tarikh: Jurnal Kebudayaan Dan Sejarah Islam, 1(1). 
https://doi.org/10.29300/ttjksi.v1i1.866 

Rawls, J. (1955). Two Concepts of  Rules. The Philosophical Review, 64(1). 
https://doi.org/10.2307/2182230 

Turner, B. S. (2011). The Religious and the Political: A Comparative Sociology of  Religion. In 
The Religious and the Political: A Comparative Sociology of  Religion. 
https://doi.org/10.1017/CBO9780511842900 

Wahid, A. (2009). Ilusi Negara Islam: Ekspansi Gerakan Islam Transnasional di Indonesia. Gerakan 
Bhinneka Tunggal Ika,The Wahid Institute, dan Maarif  Institute. 

Warid, A. (2009). Fiqih Politik NU: Studi Pergeseran dari Politik Kebangsaan ke Politik 
Kekuasaan. Jurnal Asy-Syir’ah, 43(I). 

Weber, M. (1946). Max Weber: Politics as vocation. Max Weber: Essays in Sociology. 

Widyantoro, H. (2019). Global Islamic Liberation Theology in the Local Context of  
Transgendered Indonesian Muslims. Al-Tahrir : Jurnal Pemikiran Islam, 19(2). 
https://doi.org/10.21154/altahrir.v19i2.1677 

 

 


