;F"}
E-ISSN: 2807-1301 N T
Vol. 21, No. 2, Juli — Desember 2025 v INuUSantara

DOI: 10.24014/nusantara.v20i1.38496 Jurnal for Southeast Asian Islamic Studies

JEJAK ISLAM DAN KEKUASAAN DI ASIA TENGGARA:
Studi Historis Atas Politik Islam Indonesia

Yan Nurcahaya,™ Deri Sugiarto?

12, Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati, Bandung, Indonesia

23 Fakultas Ushuluddin Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau, Indonesia;
* yan.ith2021(@gmail.com of the corresponding author

Abstract An Islam and politics have a complex relationship in Southeast Asia, particularly in Indonesia,
the country with the largest Muslim population in the world. From the time of Islamic
kingdoms to the modern era, the relationship between Isiam and power bas continnonsly
transformed according to evolving social and political contexts. This study traces the historical
relationship between Islam and power in Indonesia, placing it within the Southeast Asian
regional framework. A historical and descriptive-analytical approach is used to understand how
Islam played a role in shaping power structures, political values, and the unique system of
government in Indonesia. This study finds that political Isiam in Indonesia developed throngh
three main phases: the pre-colonial Islamic kingdom phase, which positioned Islam as the
ideology of power; the colonial and national movement phase, which positioned Isiam as a force
of resistance; and the modern state phase, which negotiated Islam within a framework of
democracy and pluralism. Within the Southeast Asian context, Indonesia's experience
demonstrates a unique model in which Islam has been able to adapt to modern political systems
without losing its spiritual identity. These findings confirm that Islam in Indonesia is not merely
a religious phenomenon, but also a social and political force shaping the regional dynamics of

Southeast Asia.
Keywords Politics; Power; Southeast Asia; Indonesia; History
Abstrak Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis perkembangan hubungan Islam dan kekuasaan

dalam  sejarah  politik  Indonesia melalui  pendekatan  historis dan  teori-teori  politik
kontemporer. Dengan menggunakan metode penelitian historis yang melalui tabapan henristik,
kritik sumber, interpretasi, dan bistoriografi, penelitian ini menelusnri transformasi peran
Islam dari basis legitimasi kekuasaan kerajaan pra-kolonial, kekunatan resistensi sosial pada
masa  kolonial, hingga aktor moral dalam  negara  demokratis  modern. Analisis
mengintegrasikan perspetif political theology, legitimacy theory, civil religion, public sphere,
serta paradigma post-Islamism dan deliberative democracy. Hasil penelitian menunjukkean
babwa perkembangan politik Isiam di Indonesia bersifat evolutif dan dialogis, bukan revolutif,
dan menghasilkan model Islam moderat yang menckankan etika publik dan kemaslahatan
umum. Pengalaman Indonesia memperlibatkan sintesis antara Islam, demokrasi, dan
pluralisme yang membedakannya dari negara Muslim lain di Asia Tenggara seperti Malaysia
dan Brunei. Penelitian ini menegaskan babwa Islam di Indonesia berperan sebagai keknatan
moral dan civil society, bukan instrumen perebutan kekuasaan formal, dan menawarkan model
signifikan bagi dunia Islam global dalam membangun tatanan politik yang adil, inklusif, dan
demokratis.

Kata Kunci Islam; Politik; Kekuasaan; Asia Tenggara, Indonesia; Sejarah

Published by Institute for Southeast Asian Islamic S tudies (ISAIS)
UIN Sultan Syarif Kasim Riau, Indonesia

https://ejournal.uin-suska.ac.id /index.php/nusantara/index



https://ejournal.uin/
https://ejournal.uin/
https://ejournal.uin-suska.ac.id/index.php/nusantara/index
https://ejournal.uin-suska.ac.id/index.php/nusantara/index
mailto:yan.itb2021@gmail.com

Nusantara: Jurnal for Southeast Asian Islamic Studies

PENDAHULUAN

Bagian Kawasan Asia Tenggara merupakan salah satu wilayah yang memiliki keragaman
budaya, etnis, dan agama yang sangat kompleks. Di antara keragaman tersebut, Islam menjadi
agama dominan di beberapa negara seperti Indonesia, Malaysia, dan Brunei Darussalam.
Keberadaan Islam di kawasan ini bukan hanya sebagai sistem kepercayaan, tetapi juga sebagai
kekuatan sosial, kultural, dan politik yang turut membentuk dinamika sejarah kawasan (Al
Qurtuby, 2012; Mas’oed, 1991). Dalam konteks ini, Indonesia memainkan peranan sentral
karena memiliki sejarah panjang hubungan antara Islam dan kekuasaan yang unik
dibandingkan negara-negara tetangganya.

Masuknya Islam ke Nusantara tidak hanya membawa ajaran spiritual, tetapi juga
memperkenalkan sistem nilai, etika pemerintahan, dan konsep kekuasaan yang bersumber dari
tradisi politik Islam klasik (Faslah & Yanti, 2020). Melalui peran para ulama, pedagang, dan
kerajaan Islam, ajaran Islam mengalami proses adaptasi dengan budaya lokal yang
menghasilkan model politik yang khas. Di wilayah Asia Tenggara, bentuk interaksi antara Islam
dan kekuasaan sangat bergantung pada konteks historis dan sosial masing-masing wilayah.
Indonesia menjadi contoh menarik karena Islam berkembang tanpa melalui proses penaklukan
militer, melainkan lewat akulturasi budaya dan dakwah damai (Khairiyah & Abdillah, 2023).

Hubungan antara Islam dan kekuasaan di Indonesia mengalami dinamika panjang yang
mencerminkan proses negosiasi antara nilai-nilai agama dan realitas politik. Sejak berdirinya
kerajaan-kerajaan Islam seperti Samudera Pasai, Demak, Banten, hingga Mataram Islam, nilai-
nilai Islam mulai memengaruhi struktur pemerintahan dan legitimasi politik penguasa. Islam
dijadikan dasar moral dalam kepemimpinan, namun tetap menyatu dengan tradisi lokal seperti
adat dan sistem sosial feodal (Al-Fatih et al., 2023; Idris & Muhammad, 2020). Dalam konteks
ini, kekuasaan tidak hanya dilihat sebagai alat duniawi, tetapi juga sebagai amanah yang
memiliki tanggung jawab spiritual.

Masa kolonial menjadi periode penting yang menandai perubahan hubungan Islam dan
politik di Indonesia (Widyantoro, 2019). Ketika kekuasaan pribumi digantikan oleh sistem
kolonial Barat, Islam berubah fungsi dari ideologi kekuasaan menjadi kekuatan perlawanan.
Para ulama dan tokoh Islam mendirikan organisasi-organisasi seperti Sarekat Islam,
Muhammadiyah, dan Nahdlatul Ulama yang tidak hanya bergerak dalam bidang keagamaan,
tetapi juga menjadi wadah perjuangan politik melawan kolonialisme (Warid, 2009). Dari sinilah
muncul kesadaran politik Islam modern yang berorientasi pada pembebasan dan keadilan
sosial.

Setelah kemerdekaan Indonesia tahun 1945, hubungan antara Islam dan kekuasaan
memasuki babak baru. Perdebatan ideologis tentang dasar negara antara kelompok nasionalis
dan kelompok Islam menjadi isu krusial dalam pembentukan negara. Meskipun Piagam Jakarta
tidak sepenuhnya diadopsi dalam konstitusi, peran Islam tetap kuat dalam moralitas publik dan
struktur sosial politik Indonesia. Partai-partai Islam seperti Masyumi, PPP, hingga PKS
menjadi representasi politik umat Islam dalam sistem demokrasi Indonesia.

Dalam konteks Asia Tenggara, hubungan Islam dan kekuasaan di Indonesia
menunjukkan corak yang berbeda dibandingkan negara lain seperti Malaysia atau Brunei. Jika
Malaysia menempatkan Islam sebagai agama resmi negara dan Brunei sebagai monarki Islam,
maka Indonesia mengembangkan model yang lebih pluralistik melalui prinsip Pancasila dan
Bhinneka Tunggal Ika. Meskipun demikian, nilai-nilai Islam tetap menjadi bagian penting
dalam pembentukan etika pemerintahan dan moralitas politik bangsa. Model Indonesia ini
sering disebut sebagai “Islam moderat” atau “Islam demokratis” yang berpengaruh secara
regional (Faslah & Yanti, 2020).

226



Yan Nurcahaya & Deri Sugiharto | Jejak Islam dan Keknasaan di Asia Tenggara.. . ...

Di era modern, politik Islam di Indonesia terus mengalami transformasi. Reformasi
1998 membuka ruang demokrasi yang lebih luas bagi partisipasi politik berbasis agama.
Kelompok-kelompok Islam tidak lagi hanya berjuang melalui jalur ideologis, tetapi juga melalui
pendekatan moral dan sosial (Nurdin, 2018). Islam menjadi kekuatan moral yang mendorong
transparansi, keadilan, dan pemberantasan korupsi. Di sisi lain, muncul juga tantangan berupa
radikalisme dan politisasi agama yang mengancam harmoni sosial. Kondisi ini menunjukkan
bahwa relasi Islam dan kekuasaan di Indonesia masih terus berproses.

Dalam perspektif historis Asia Tenggara, peran politik Islam di Indonesia memberikan
kontribusi signifikan terhadap perkembangan Islam regional. Indonesia menjadi contoh negara
demokratis yang berhasil memadukan nilai Islam dan sistem polittk modern. Hal ini berbeda
dengan beberapa negara Muslim di kawasan lain yang cenderung menghadapi ketegangan
antara agama dan negara. Pengalaman Indonesia menunjukkan bahwa Islam dapat menjadi
sumber etika politik tanpa harus menguasai struktur kekuasaan secara formal.

Kajian tentang hubungan Islam dan kekuasaan di Asia Tenggara, khususnya Indonesia,
penting untuk memahami bagaimana agama dapat berperan konstruktif dalam membentuk
tatanan politik yang adil dan beradab. Pendekatan historis memungkinkan kita melihat
kontinuitas dan perubahan peran Islam dalam politik dari masa ke masa. Dengan menelaah
jejak historis ini, dapat ditemukan pola interaksi yang dinamis antara kekuasaan, ideologi, dan
moralitas Islam yang membentuk karakter politik Indonesia hingga kini.

KERANGKA TEORETIS

Dalam studi politik Islam, konsep kekuasaan (al-sultah) selalu menjadi tema utama yang tidak
bisa dilepaskan dari ajaran syariat dan etika Islam. Sejak masa klasik, para pemikir Muslim telah
memberikan pandangan yang berbeda mengenai bagaimana kekuasaan seharusnya dijalankan
berdasarkan prinsip keadilan, amanah, dan kemaslahatan umat (waslababh al-‘ammah). Konsep ini
menjadi landasan teoritis bagi pemahaman politik Islam yang berkembang di berbagai kawasan,
termasuk Asia Tenggara, dengan karakter dan konteks sosialnya yang khas.

Pemikiran klasik tentang politik Islam dapat ditelusuri dari karya Al-Mawardi (972—1058
M) dalam kitab A/~Abkam al-Sultaniyyah. Al-Mawardi (1991) menegaskan bahwa pemerintahan
dalam Islam memiliki tujuan utama menjaga agama dan mengatur urusan dunia dengan prinsip
keadilan. Kekuasaan, menurutnya, adalah bentuk tanggung jawab spiritual yang diamanahkan
Allah kepada pemimpin untuk menegakkan hukum, melindungi rakyat, dan menciptakan
kesejahteraan. Pandangan ini menekankan konsep imamah (kepemimpinan) sebagai fondasi
politik Islam yang sah secara moral dan legal.

Sementara itu, Ibn Khaldun (1332-1406 M) dalam Muwqaddimah-nya menyoroti dimensi
sosiologis kekuasaan Islam. Ia memperkenalkan konsep ‘ashabiyyah (solidaritas sosial) sebagai
dasar terbentuknya negara. Menurut Ibn Khaldun (1958), keberlangsungan suatu kekuasaan
bergantung pada kekuatan solidaritas dan moralitas pemimpin. Pandangan ini relevan dalam
konteks Asia Tenggara, termasuk Indonesia, di mana kekuasaan politik sering berakar pada
kesatuan sosial dan kohesi komunitas keagamaan. Dalam masyarakat majemuk seperti
Indonesia, ‘ashabiyyah dapat dimaknai sebagai semangat kolektif umat dalam menjaga
keutuhan bangsa.

Dalam perkembangan modern, pemikiran politik Islam mengalami pembaruan
signifikan. Nurcholish Madjid (1939-2005), salah satu pemikir Islam terkemuka Indonesia,
memperkenalkan gagasan sekularisasi politik Islam yang bukan berarti menyingkirkan agama,
tetapi menempatkan Islam sebagai sumber nilai etis dalam kehidupan bernegara. Menurut
Nurcholish, Islam tidak harus diwujudkan dalam bentuk negara Islam, tetapi dalam perilaku
politik yang menjunjung tinggi keadilan, kebebasan, dan tanggung jawab moral (Madjid, 1983,

| 227



Nusantara: Jurnal for Southeast Asian Islamic Studies

2008). Pandangan ini berpengaruh besar dalam pembentukan paradigma “Islam demokratis”
di Indonesia.

Selain Nurcholish Madjid, Abdurrahman Wahid (Gus Dur) juga memberikan kontribusi
penting terhadap konsep relasi Islam dan negara. Ia menolak gagasan formalisasi syariat dalam
politik dan lebih menekankan pentingnya substansi moral Islam dalam tata kelola negara.
Menurutnya, Islam dan demokrasi bukanlah dua hal yang bertentangan, melainkan dapat saling
melengkapi untuk mencapai keadilan social (Wahid, 2009). Pemikiran Gus Dur menegaskan
bahwa keberagaman merupakan keniscayaan dalam politik Indonesia yang pluralistik.

Dalam konteks Asia Tenggara, John L. Esposito dan Azyumardi Azra menyoroti
pentingnya memahami Islam politik sebagai fenomena yang dinamis, bukan monolitik.
Menurut Esposito (2000), politik Islam di kawasan ini lebih bersifat adaptif terhadap konteks
lokal, berbeda dari model Timur Tengah yang cenderung ideologis. Azyumardi Azra (2004)
menambahkan bahwa jaringan ulama dan intelektual di Asia Tenggara membentuk Islam
kosmopolitan, yaitu Islam yang terbuka terhadap modernitas dan demokrasi tanpa
meninggalkan nilai-nilai spiritualnya. Indonesia menjadi contoh utama dari model tersebut.

Teori politik Islam di Asia Tenggara juga dapat dijelaskan melalui pendekatan politik
adaptif, di mana Islam berperan bukan sebagai sistem kekuasaan formal, melainkan sebagai
sumber legitimasi moral dan sosial. Dalam kerangka ini, Islam dipahami sebagai kekuatan
budaya yang menuntun arah polititk bangsa melalui nilai-nilai keadilan, keseimbangan, dan
partisipasi publik. Model adaptif ini memungkinkan Islam tetap relevan dalam sistem politik
demokratis tanpa kehilangan identitas teologisnya.

Sementara itu, teori negosiasi identitas (identity negotiation theory) juga relevan untuk
menjelaskan hubungan Islam dan kekuasaan di Indonesia. Dalam masyarakat plural seperti
Asia Tenggara, identitas keagamaan dan politik senantiasa dinegosiasikan agar tidak
menimbulkan konflik antar kelompok. Islam di Indonesia tumbuh melalui proses negosiasi
antara nilai universal Islam dan budaya lokal yang melahirkan konsep Islam Nusantara. Konsep
ini menegaskan bahwa Islam mampu bersanding dengan nilai-nilai kebangsaan tanpa
kehilangan substansinya.

Dalam kerangka historis, hubungan Islam dan kekuasaan di Indonesia dapat dilihat
sebagai proses dialektika antara legitimasi religius dan rasionalitas politik. Setiap periode sejarah
— mulai dari kerajaan Islam, masa kolonial, hingga era reformasi — menunjukkan bentuk
berbeda dari relasi ini. Islam selalu hadir sebagai kekuatan moral yang menuntun arah politik,
meskipun wujud formalnya dalam negara sering kali berubah sesuai konteks zaman. Hal ini
menunjukkan fleksibilitas Islam sebagai ideologi sosial-politik yang mampu bertahan di tengah
perubahan global.

Dengan demikian, landasan konseptual penelitian ini berpijak pada pemikiran politik
Islam klasik dan modern yang dikontekstualisasikan ke dalam realitas Asia Tenggara. Melalui
teori kekuasaan Al-Mawardi, solidaritas Ibn Khaldun, serta gagasan Islam demokratis dari
Nurcholish Madjid dan Abdurrahman Wahid, penelitian ini berupaya menelaah bagaimana
Islam di Indonesia memainkan peran historis dan moral dalam pembentukan tatanan politik.
Kajian ini diharapkan dapat memberikan pemahaman teoretis bahwa politik Islam di Indonesia
bukanlah bentuk formalisasi kekuasaan agama, melainkan ekspresi nilai-nilai etis yang
menuntun arah pemerintahan yang berkeadilan dan beradab di kawasan Asia Tenggara.

METODE

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode historis untuk menelusuri
perkembangan hubungan antara Islam dan kekuasaan dalam sejarah politik Indonesia. Metode
historis dipilih karena sesuai untuk memahami proses perubahan ide, nilai, dan struktur politik

228 |



Yan Nurcahaya & Deri Sugiharto | Jejak Islam dan Keknasaan di Asia Tenggara.. . ...

Islam dari masa ke masa (Putra, 2016). Metode historis dalam penelitian ini melalui empat
tahap utama, yaitu: Perfama, Heuristik, pengumpulan sumber primer dan sekunder berupa
naskah sejarah, arsip, dokumen pemerintahan, karya tokoh pemikir Islam, serta literatur
akademik kontemporer; Kedna, Kritik sumber, untuk menilai otentisitas, akurasi, dan
kredibilitas data; Kezzga, Interpretasi, yaitu penafsiran fakta historis untuk memahami
keterkaitan nilai Islam dengan dinamika kekuasaan polittk di Indonesia; dan Keempat,
Historiografi, penyusunan narasi ilmiah secara kronologis dan tematik. Jenis data yang
digunakan adalah data kualitatif berbasis studi pustaka (Zbrary research) (Arshad et al., 2012).
Analisis dilakukan melalui analisis interaktif yang meliputi reduksi data, penyajian data, dan
penarikan kesimpulan. Untuk menjaga keabsahan data, digunakan triangulasi sumber dengan
membandingkan berbagai literatur seperti karya klasik Al-Mawardi dan Ibn Khaldun, serta
pemikiran modern Nurcholish Madjid, Abdurrahman Wahid, Azyumardi Azra, dan para
ilmuwan kontemporer politik Islam Asia Tenggara. Pendekatan deskriptif-analitis digunakan
untuk menafsirkan relevansi temuan historis terhadap konteks politik modern, sehingga
penelitian ini tidak hanya menjelaskan kronologi sejarah, tetapi juga mengkaji makna dan
kontribusi politik Islam Indonesia dalam perspektif Asia Tenggara.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Hasil penelitian menunjukkan bahwa hubungan antara Islam dan kekuasaan di Indonesia
berkembang melalui proses historis yang panjang dan dinamis. Berdasarkan pendekatan historis
dan analisis konseptual, ditemukan bahwa perkembangan politik Islam di Indonesia dapat
dipahami melalui tiga fase utama: fase kerajaan pra-kolonial, fase kolonial dan pergerakan
nasional, serta fase negara modern dan era Reformasi. Masing-masing fase mencerminkan
interaksi nilai-nilai Islam dengan struktur kekuasaan yang berbeda sesuai konteks sosial-politik
pada zamannya.

Fase Kerajaan Islam Pra-Kolonial: Islam sebagai Legitimasi Kekuasaan

Pada masa awal Islamisasi Nusantara sejak abad ke-13, kekuasaan politik di kerajaan-kerajaan
Islam seperti Samudera Pasai, Demak, Banten, dan Ternate—Tidore dibangun di atas fondasi
teologis dan normatif yang menempatkan Islam sebagai sumber legitimasi kekuasaan. Agama
tidak hanya berperan sebagai sistem keyakinan spiritual, tetapi juga sebagai instrumen etika
politik yang memberikan dasar moral bagi penyelenggaraan pemerintahan. Dalam perspektif Al-
Mawardi melalui karya monumental _A~Abkam al-Sultaniyyah, kekuasaan dalam Islam dipahami
sebagai sebuah amanah (#rusteeship) yang diberikan Tuhan dan harus dijalankan melalui prinsip
imamah atau kepemimpinan yang sah. Tujuan utama pemerintahan adalah menjaga agama dan
mengatur urusan dunia (hifz ad-din wa siyasat ad-dunya), yang hanya dapat dicapai melalui prinsip
keadilan, petlindungan terhadap hak rakyat, dan pemeliharaan kemaslahatan umum (was/ahah al-
ammah) (al-Mawardi, 1991; Muhajir, 2023).

Pandangan ini selaras dengan teori legitimasi kekuasaan yang dikemukakan Ibn Khaldun
dalam a/-Mugaddimah, dimana keberlangsungan sebuah dinasti ditentukan oleh kekuatan
‘asabiyyah atau solidaritas sosial yang menyatukan masyarakat dan pemimpinnya. ‘Ashabiyyab
dipahami sebagai energi solidaritas kolektif yang mengikat masyarakat dalam satu kesatuan
politik, yang terdiri dari unsur emosional, komunal, dan spiritual. Menurut Ibn Khaldun,
kekuatan politik tidak dapat bertahan tanpa dukungan solidaritas sosial yang kuat; ketika
‘ashabiyyah melemah, kekuasaan suatu dinasti memasuki fase kehancuran historis (Khaldun,
1958). Oleh karena itu, stabilitas pemerintahan bergantung pada kohesi sosial yang berbasis
pada loyalitas moral dan religius, bukan sekadar dominasi struktural

Secara antropologis, pola legitimasi politik ini juga dapat dipahami melalui teori Max
Weber tentang sifat legitimasi kekuasaan, yang menempatkan kerajaan-kerajaan Islam awal di

| 229



Nusantara: Jurnal for Southeast Asian Islamic Studies

Nusantara sebagai bentuk legitimasi tradisional-karismatik, di mana otoritas pemimpin
bersumber dari kepercayaan religius dan kekuatan simbolik Islam (Weber, 1946). Integrasi
antara nilai Islam dan struktur sosial tradisional memungkinkan terjadinya proses indigenisasi
Islam, sebagaimana ditegaskan oleh Azyumardi Azra, yaitu proses internalisasi nilai Islam
melalui jaringan ulama dan tarekat yang menghubungkan pusat dunia Islam dengan Asia
Tenggara.

Dengan demikian, pada fase awal Islamisasi, kekuasaan politik di Nusantara tidak berdiri
semata atas dominasi militer, tetapi terbentuk melalui legitimasi religius, moral, dan sosial. Islam
hadir sebagai paradigma etis yang mengarahkan tata kelola politik, bukan sebagai ideologi
kekuasaan hegemonik. Oleh karena itu, pemerintahan Islam di Nusantara sejak awal memiliki
karakter adaptif, dialogis, dan damai, berbeda dengan pola ekspansi kekuasaan yang bersifat
konfrontatif di beberapa wilayah Timur Tengah. Model ini menjadi cikal bakal terbentuknya
corak Islam moderat dan toleran yang kemudian berkembang menjadi ciri khas politik Islam
Indonesia di kawasan Asia Tenggara.

Dalam perspektif Political Theology, sebagaimana dikembangkan oleh Carl Schmitt, seluruh
struktur kekuasaan pada hakikatnya berakar pada legitimasi teologis—di mana kekuasaan politik
memperoleh otoritasnya dari konsep moral dan spiritual yang dianggap sakral oleh masyarakat
(Griffioen, 2022; Herrero, 2023). Di Nusantara, legitimasi politik raja atau sultan dibangun
melalui otoritas religius sebagai gbalifatullah fi al-ardh (wakil Tuhan di bumi), sehingga kekuasaan
tidak hanya dipahami sebagai otoritas administratif, tetapi juga misi moral dan teologis. Model
ini memperlihatkan bahwa kekuasaan politik kerajaan Islam bukan sekadar sistem pemerintahan,
melainkan simbol penegakan ketertiban kosmis dan keadilan Ilahi.

Teori ini bersinggungan dengan Jegitimacy theory yang dikembangkan Max Weber, di mana
sumber legitimasi kekuasaan dapat bersumber dari tiga basis: tradisional, karismatik, dan legal-
rasional (Brennan, 2020; Mercier, 2016; Turner, 2011). Pada kerajaan Islam awal di Nusantara,
legitimasi kekuasaan terutama bersandar pada legitimasi tradisional-karismatik, di mana otoritas
penguasa diakui karena keberlanjutan tradisi kepemimpinan, keturunan, serta karisma religius
yang dilegitimasi oleh ulama. Integrasi antara ulama sebagai otoritas spiritual dan umara sebagai
otoritas politik melahirkan simbiosis kekuasaan spiritual-temporal, yang menjadi karakter politik
Islam Nusantara sejak periode awal Islamisasi.

Dalam kerangka political theology kontemporer, sebagaimana dikemukakan Talal Asad
dan Abdulkarim Soroush, agama tidak hanya menjadi pedoman moral privat, tetapi juga struktur
penalaran publik yang membentuk etika politik dan identitas social (Akbar, 2020; Asad, 1981).
Hal ini tampak jelas dalam proses Islamisasi Nusantara yang berlangsung melalui pendekatan
kultural, dakwah, pendidikan, dan jaringan ulama-transregional, bukan melalui penaklukan
militer. Dengan demikian, Islam memainkan peran sentral sebagai ideologi moral kekuasaan,
yang tidak bersifat hegemonik, tetapi inklusif, adaptif, dan kontekstual terhadap budaya lokal.

Pada tahap ini, Islam berfungsi bukan hanya sebagai sistem keyakinan religius, tetapi juga
sebagai landasan legitimasi politik dan penguat identitas kolektif. Kekuasaan memperoleh
otoritasnya bukan dari kekuatan paksaan, tetapi dari kepercayaan rakyat yang dibangun melalui
etika keadilan, solidaritas, dan kemaslahatan sosial. Model inilah yang kemudian membentuk
watak dasar politik Islam Indonesia — moderate, negotiated, and socially grounded — yang kelak
menjadi karakter khas Islam Nusantara dalam konteks Asia Tenggara.

Fase Kolonial dan Pergerakan Nasional: Islam sebagai Kekuatan Perlawanan

Memasuki masa kolonial Belanda, dinamika hubungan antara Islam dan kekuasaan
mengalami perubahan signifikan. Ketika otoritas politik kerajaan-kerajaan Islam melemah akibat
intervensi kolonial dan strategi devide et impera, peran Islam bergeser dari sumber legitimasi
pemerintahan menjadi kekuatan sosial-politik yang menggerakkan resistensi kolektif. Kehadiran
Islam pada periode ini tidak lagi bertumpu pada struktur kekuasaan formal kerajaan, melainkan

230 |



Yan Nurcahaya & Deri Sugiharto | Jejak Islam dan Keknasaan di Asia Tenggara.. . ...

pada jaringan sosial dan kultural masyarakat yang terorganisir melalui pesantren, surau, dan
organisasi keagamaan. Dalam konteks ini, Islam menjadi simbol perjuangan anti-kolonial,
sekaligus instrumen pembentukan kesadaran politik kebangsaan.

Dalam perspektif teori Civil Religion yang dikemukakan Robert N. Bellah, agama berfungsi
sebagai moral public order yang memberi makna dan arah bagi kehidupan kolektif. Islam pada
masa kolonial berperan sebagai agama sipil (civé/ religion) yang menghubungkan nilai transenden
dengan tujuan politik bangsa, yakni kemerdekaan dan martabat manusia (Bellah, 2015, 2024).
Islam menjadi narasi moral yang mempersatukan rakyat menghadapi penindasan kolonial, dan
karena itu identitas religius berubah menjadi identitas kebangsaan. Perlawanan tidak semata
berdasarkan sentimen agama, tetapi pada nilai universal keadilan dan kemanusiaan, yang menjadi
basis etis perjuangan nasional.

Pendekatan ini selaras dengan teori Ruang Publik (Public Sphere) dari Jirgen Habermas,
yang menekankan pentingnya ruang dialog sosial sebagai arena pembentukan opini publik dan
kesadaran politik (Habermas, 1991, 2019). Pada masa kolonial, ruang publik Islam terbentuk
melalui organisasi seperti Sarekat Islam (SI), Muhammadiyah, dan Nahdlatul Ulama, yang
berfungsi sebagai wadah artikulasi aspirasi rakyat terhadap ketidakadilan kolonial, sekaligus
pusat pembentukan diskursus polittk modern berbasis agama. Masjid, pesantren, sekolah Islam,
dan media cetak menjadi arena deliberasi politik yang membuka ruang partisipasi rakyat dalam
perjuangan nasional.

Dengan demikian, Islam memasuki tahap baru sebagai kekuatan politik masyarakat sipil
(civil society force) yang mengorganisir basis sosial rakyat dan menciptakan kesadaran kolektif
tentang pentingnya kemerdekaan nasional. Islam menjadi orientasi etik yang menggerakkan
mobilisasi politik, bukan melalui perebutan kekuasaan formal, tetapi melalui transformasi
kesadaran politik publik. Pada fase ini, Islam menegaskan fungsi emansipatoris, yakni
membebaskan rakyat dari penindasan dan diskriminasi kolonial, serta menumbuhkan konsep
kebangsaan berbasis nilai-nilai keadilan, solidaritas sosial, dan martabat manusia (karamah
insaniyyab).

Karena itu, peran Islam dalam pergerakan nasional tidak hanya historis tetapi juga
filosofis: ia membentuk struktur moral bangsa, membangun ruang publik demokratis, dan
menciptakan civil religion kebangsaan yang kelak menjadi fondasi ideologis Indonesia merdeka.
Dari sinilah benih-benih konsensus nasional mengenai hubungan agama dan negara mulai
tumbubh, yang pada akhirnya mempengaruhi perdebatan besar di BPUPKI dan perumusan dasar
negara 1945.

Pada periode ini, pemikiran Islam modern mulai berkembang seiring munculnya
gelombang reformisme intelektual yang dipengaruhi wacana modernitas, demokrasi, dan
rasionalitas keagamaan. Tokoh kunci seperti Nurcholish Madjid memainkan peran sentral dalam
mengarahkan orientasi politik Islam ke ranah pembaruan pemikiran. Melalui gagasannya yang
tetkenal “Islam Yes, Partai Islam No”, Nurcholish Madjid menegaskan pentingnya pemisahan
simbol-simbol agama dari perebutan kekuasaan formal, karena menurutnya sakralitas agama
akan rusak apabila dijadikan instrumen politik partisan (Madjid, 1992, 1998). Islam, dalam
pemikiran Cak Nur, tidak boleh direduksi menjadi proyek politik kekuasaan, tetapi harus
berperan sebagai sumber etika publik, moral politik, dan keadaban sosial.

Gagasan ini sejalan dengan konsep public reason yang dikemukakan (Faiz, 2017; Rawls,
1955), bahwa nilai-nilai agama harus bertransformasi menjadi alasan publik yang dapat diterima
oleh seluruh warga negara tanpa memandang latar keyakinan . Dengan demikian, Islam tidak
lagi hadir sebagai identitas eksklusif yang memaksakan formalisasi syariat, tetapi sebagai etika
publik universal yang mendukung prinsip-prinsip keadilan, kesetaraan, dan penghormatan
terhadap martabat manusia. Pandangan ini juga berkelindan dengan ide civil religion ala Robert
N. Bellah, di mana agama menjadi fondasi moral yang menopang kehidupan berbangsa, tetapi
tidak memonopoli struktur negara.

| 231



Nusantara: Jurnal for Southeast Asian Islamic Studies

Lebih jauh, pemikiran Nurcholish Madjid menggeser orientasi politik Islam dari
formalisasi negara agama (Islamic state) menuju apa yang ia sebut ideologisasi nilai, yaitu
menjadikan nilai-nilai substantif Islam—keadilan, amanah, kejujuran, musyawarah, dan
kemaslahatan umum—sebagai roh dalam penyelenggaraan negara. Pendekatan ini memosisikan
Islam sebagai sumber legitimasi moral, bukan klaim kebenaran kekuasaan. Politik Islam tidak
lagi berupaya menegakkan supremasi simbolik, tetapi membumikan ethos etika dalam ruang
publik sebagai dasar budaya demokrasi. Dalam konteks political ethics, pemikiran ini menandai
transisi penting dari politik Islam berbasis identitas menuju politik nilai: Islam sebagai kekuatan
etik yang mendorong terbentuknya tata kelola yang adil, transparan, dan humanis. Perubahan
orientasi ini sangat mempengaruhi dinamika politik Indonesia modern, terutama pada masa
transisi menuju Reformasi, ketika tuntutan demokratisasi dan partisipasi publik semakin
menguat.

Karena itu, fase ini merupakan titik balik historis yang menegaskan bahwa kekuatan
politik Islam tidak terletak pada formalisasi institusi, tetapi pada kontribusi moral untuk
membangun masyarakat beradab (ciwilized public). Di sinilah akar kuat terbentuknya Islam
demokratis Indonesia, yang kelak menjadi ciri khas Islam Nusantara dalam lanskap politik Asia
Tenggara.

Fase Negara Modern dan Era Reformasi: Islam sebagai Mitra Demokrasi

Setelah kemerdekaan 1945, hubungan Islam dan kekuasaan memasuki fase baru yang
ditandai oleh proses negosiasi politik yang intens antara berbagai kekuatan ideologis bangsa.
Perdebatan fundamental mengenai dasar negara dan rumusan Piagam Jakarta menjadi
momentum historis yang menentukan arah relasi negara dan agama dalam konteks Indonesia
modern. Perdebatan tersebut mencerminkan dinamika pencarian identitas politik bersama yang
dapat mengakomodasi keragaman etnis, agama, dan budaya yang menjadi karakter Indonesia.

Dalam perspektif teoti constitutional compromise, kesepakatan untuk menghapus tujuh kata
dalam Piagam Jakarta (“dengan kewajiban menjalankan syariat Islam bagi pemelnk-pemelnknya”)
merupakan bentuk kompromi konstitusional yang dilakukan untuk menjaga persatuan nasional
pada fase awal negara merdeka (Abdillah, 2021). Kompromi ini bukan sekadar keputusan politis
jangka pendek, tetapi strategi historis untuk memastikan inklusivitas dan mencegah fragmentasi
sosial. Dalam kerangka konsosiasionalisme menurut Arend Lijphart, keputusan tersebut
mencerminkan praktik power-sharing yang mengutamakan stabilitas politik melalui konsensus dan
negosiasi antarkelompok, bukan dominasi mayoritas.

Lebih jauh, proses negosiasi identitas politik ini dapat dijelaskan melalui teoti negotiated
political identity (Hefner, 2011), yang menekankan bahwa identitas politik Indonesia terbentuk
melalui dialog antar komunitas, bukan melalui hegemoni satu kelompok terhadap yang lain.
Dengan memilih Pancasila sebagai dasar negara, para pendiri bangsa mengintegrasikan nilai-nilai
keagamaan, termasuk Islam, dalam bentuk nilai-nilai dasar etika publik, bukan sebagai sistem
hukum formal negara agama. Karena itu, Pancasila dapat dipahami sebagai civil religion
kebangsaan yang menjembatani identitas religius dan komitmen kebangsaan (Hefner, 2010).

Meskipun Pancasila menjadi konsensus final, Islam tetap memainkan peran sentral
sebagai kekuatan moral dalam sistem politik nasional. Islam hadir tidak dalam bentuk
formalisasi syariat, tetapi melalui nilai-nilai universal seperti keadilan, persamaan, musyawarah,
dan penghormatan terhadap martabat manusia (karamalh insaniyyah), yang menjadi komponen
etis penyelenggaraan negara modern. Dalam perspektif public sphere (Habermas), umat Islam
mengambil peran aktif membentuk opini publik dan mengawal arah moral bangsa melalui
partisipasi dalam ruang demokratis, baik melalui organisasi masyarakat, pendidikan, maupun
struktur politik formal.

Dengan demikian, fase awal negara modern menegaskan bahwa hubungan Islam dan
negara berjalan melalui jalur dialogis, kompromis, dan integratif, bukan konfrontatif. Keputusan

232 |



Yan Nurcahaya & Deri Sugiharto | Jejak Islam dan Keknasaan di Asia Tenggara.. . ...

historis terkait Piagam Jakarta menjadi landasan bagi berkembangnya model Islam demokratis
Indonesia — yaitu Islam yang menempatkan negara sebagai ruang kebersamaan yang
mengakomodasi pluralitas, dan agama sebagai sumber etika publik untuk membangun keadilan
dan kemaslahatan bersama.

Pandangan Abdurrahman Wahid (Gus Dur) memperkuat paradigma Islam demokratis
yang menolak formalisasi simbolik syariat serta menegaskan bahwa nilai-nilai substantif Islam—
seperti keadilan, kesetaraan, kebebasan beragama, dan penghormatan terhadap martabat
manusia—Ilebih penting daripada penegakan simbol formal negara Islam. Bagi Gus Dur, agama
tidak boleh dijadikan instrumen politik kekuasaan yang eksploitatif, karena ketika agama
dipolitisasi secara partisan, ia kehilangan fungsi etiknya dan berubah menjadi alat legitimasi
kekuasaan yang berpotensi represif (Wahid, 2009). Oleh karena itu, Gus Dur memandang Islam
sebagai energi moral untuk memperkuat demokrasi, bukan sebagai ideologi untuk mendirikan
negara agama. Paradigma ini sejalan dengan kerangka post-Isiamism menurut Asef Bayat, yang
memandang transformasi gerakan Islam kontemporer dari orientasi formalis berbasis syariat
menuju politik nilai, etika, dan hak-hak warga Negara (Bayat, 2005, 2013).

Dalam perspektif deliberative democracy sebagaimana dirumuskan oleh Jirgen
Habermas, agama dalam ruang publik demokratis harus berperan sebagai rasionalitas
komunikatif, yang berkontribusi pada proses deliberatif dan dialog sosial, bukan sebagai
kekuatan normatif yang memaksakan kehendak kepada pihak lain. Posisi ini sesuai dengan visi
Gus Dur tentang il society Islam, di mana kekuatan umat Islam diwujudkan dalam ruang sosial
melalui pendidikan, budaya, dan advokasi moral, bukan melalui penguasaan institusi negara.

Memasuki era Reformasi 1998, terbukanya ruang kebebasan politik dan liberalisasi sistem
multipartai menciptakan apa yang disebut po/itical opportunity structure, yakni terbentuknya peluang
politik baru bagi aktor-aktor Islam untuk berpartisipasi secara legal dan terbuka dalam proses
demokrasi. Kembalinya partai-partai berideologi Islam seperti PKB, PAN, PPP, dan PKS
menandai reemergence Islam sebagai aktor politik, namun dalam bingkai demokratis yang lebih
rasional dan etis daripada perebutan hegemoni ideologis masa sebelumnya. Hal ini menunjukkan
bahwa posisi Islam dalam politik nasional bertransformasi dari agenda formalisasi negara agama
menjadi partisipasi demokratis berbasis nilai, di mana agama berfungsi sebagai inspirasi moral
untuk membangun tata kelola negara yang adil dan beradab. Dengan demikian, hubungan Islam
dan kekuasaan pada era Reformasi menunjukkan maturitas politik Islam Indonesia, di mana
Islam berperan sebagai penjaga etika publik, pengawal demokrasi, dan kekuatan masyarakat
sipil, bukan sebagai alat perebutan kekuasaan simbolik. Inilah yang menjadi fondasi kuat bagi
kemunculan model Islam demokratis Indonesia sebagai laboratorium politik bagi dunia Islam
dan Asia Tenggara.

Dalam konteks global dan kawasan Asia Tenggara, pengalaman Indonesia menampilkan
model unik Islam moderat yang oleh John L. Esposito dan Azyumardi Azra dipahami sebagai
ckspresi Islam yang adaptif, kosmopolitan, dan dialogis. Model ini tidak dilahirkan secara instan,
melainkan melalui proses sejarah panjang yang membentuk karakter Islam Indonesia yang
inklusif, berorientasi nilai, dan terbuka terhadap modernitas. Islam Indonesia tumbuh melalui
mekanisme zndigenization dan localization of Islam, di mana ajaran Islam berinteraksi dengan budaya
lokal tanpa kehilangan substansi normatifnya. Karena itu, identitas keislaman Indonesia tidak
bersifat monolitik, tetapi plural, multikultural, dan bersifat interaktif, sehingga mampu hidup
berdampingan dalam masyarakat majemuk.

Dalam perspektif comparative politics, model Islam Indonesia berbeda secara fundamental
dari pola politik Islam di Malaysia dan Brunei, yang menempatkan Islam sebagai agama resmi
negara dan memberi ruang formal bagi institusionalisasi syariat dalam struktur negara. Malaysia
mengadopsi model sewi-theocratic constitutional monarchy, di mana Islam diinstitusionalisasikan
melalui kerangka hukum negara bagian dan lembaga resmi seperti Majlis Agama Islam. Brunei
lebih jauh membangun Islamic monarchy dengan orientasi hukum syariah formal, yang

| 233



Nusantara: Jurnal for Southeast Asian Islamic Studies

mempetlihatkan bentuk state-driven Islamization, yaitu Islam yang berjalan dari negara ke
masyarakat.

Sebaliknya, Indonesia menawarkan sintesis antara Islam, demokrasi, dan pluralisme, yang
menempatkan agama sebagai sumber legitimasi moral, bukan sebagai struktur hukum negara
formal. Model ini selaras dengan gagasan ewi/ Islamz (Hefner), yang menggambarkan Islam
Indonesia sebagai kekuatan masyarakat sipil yang berkontribusi pada demokrasi deliberatif, etika
publik, dan pembangunan kultur politik kewargaan. Dengan demikian, Indonesia
mempetrlihatkan pola bottomr-up Islamization—Islam bekerja melalui ruang publik, pendidikan, dan
budaya—bukan melalui pemaksaan legal formal.

Dalam kerangka geopolitik, keberhasilan Indonesia mengembangkan Islam moderat dan
demokratis menjadikannya model rujukan global dan aktor strategis dalam diplomasi agama
internasional. Indonesia menjadi tuan rumah forum-forum internasional seperti R20 (Religion of
Peace) dan ASEAN Interfaith Dialogue, serta memainkan peran penting dalam mempromosikan
moderasi beragama dan toleransi sebagai nilai inti kawasan. Hal ini menegaskan bahwa Islam
Indonesia bukan hanya fenomena domestik, tetapi juga modal identitas regional Asia Tenggara
dalam menghadapi isu global seperti radikalisme, konflik identitas, dan tantangan demokrasi.

Karena itu, kontribusi historis dan politis Islam Indonesia memperlihatkan bahwa Islam,
demokrasi, dan pluralisme bukanlah entitas yang saling bertentangan, tetapi dapat bersinergi
membentuk tata sosial-politik yang stabil, berkeadaban, dan humanis. Model ini menempatkan
Indonesia sebagai /laboratorium peradaban Islam modern yang memiliki nilai strategis bagi dunia
Muslim kontemporer.

PENUTUP

Penelitian ini menunjukkan bahwa hubungan antara Islam dan kekuasaan dalam sejarah politik
Indonesia berkembang melalui proses panjang yang bersifat evolutif, dialogis, dan adaptif. Pada
masa kerajaan pra-kolonial, Islam menjadi sumber legitimasi kekuasaan berbasis nilai melalui
konsep zmamah, amanah, maslahah al-'ammabh, dan ‘ashabiyyah, yang membangun stabilitas sosial-
politik melalui integrasi ulama—umara. Pada masa kolonial, Islam bertransformasi menjadi
kekuatan cvil religion dan agen mobilisasi sosial yang membangun kesadaran kebangsaan melalui
ruang publik (public sphere) yang difasilitasi organisasi Islam modern.

Pada fase pembentukan negara, perdebatan Piagam Jakarta memperlihatkan praktik
constitutional compromise dan  nmegotiated political identity, yang menghasilkan model negara
demokratis-pluralis berbasis Pancasila tanpa menghilangkan peran Islam sebagai kekuatan
moral. Memasuki era Reformasi, gagasan Islam demokratis yang dipelopori Nurcholish Madjid
dan etika publik a2/ Abdurrahman Wahid memperkuat paradigma post-Isiamism, yang
menempatkan Islam sebagai etika publik, bukan ideologi kekuasaan. Terbukanya ruang politik
demokratis pasca-1998 memungkinkan Islam hadir sebagai aktor politik yang matang dalam
bingkai demokrasi deliberatif.

Dalam konteks Asia Tenggara, pengalaman Indonesia melahirkan model Islam moderat
yang adaptif dan kosmopolitan, berbeda dari model institucionalistik Malaysia dan Brunei.
Sintesis antara Islam, demokrasi, dan pluralisme yang terjadi di Indonesia menjadi kontribusi
strategis bagi lanskap politik regional dan wacana global mengenai masa depan politik Islam.
Dengan demikian, Islam Indonesia menawarkan paradigma bahwa agama dapat berperan
membangun tatanan politik yang berkeadilan, inklusif, dan beradab, tanpa harus hadir sebagai
institusi negara formal.

234



Yan Nurcahaya & Deri Sugiharto | Jejak Islam dan Keknasaan di Asia Tenggara.. . ...

DAFTAR PUSTAKA
Abdillah, M. (2021). Aktualisasi Islam dan Keindonesiaan Dalam Koteks Ideologi Negara
Pancasila. Himmabh: Jurnal Kajian Islam Kontemporer, 4(1).

https://doi.org/10.47313 /jkik.v4i1.1100

Akbar, A. (2020). Fazlur Rahman’s Influence on Contemporary Islamic Thought. Muslinz World,
110(2). https://doi.org/10.1111/muwo.12334

Al-Fatih, M., Tri Puspita, M., Pratiwi, T., & Tarigan, M. (2023). Peradaban Islam Di Kerajaan
Samudera Pasai. Journal of Teaching and Science Education (JOTASE), 1(1).

al-Mawardi, A. al-Hasan ‘Ali ibn M. ibn Habib. (1991). a/-Ah kam al- Sult aniyah. Dar al-Hadi$ .

Al Qurtuby, S. (2012). Catholics, Muslims, and Global Politics in Southeast Asia. A/XJami’ah:
Journal of Islamic Studies, 50(2). https://doi.org/10.14421/2jis.2012.502.391-430

Arshad, I. S. M. R. @, Rozali, E. A., & Kamaruzzaman, A. E (2012). The Importance of
Learning Islamic History and Civilization of Malaysia in the Building of Human
Capital and Identity of the Muslim Society in Malaysia. Procedia - Social and Behavioral
Sciences, 59. https:/ /doi.org/10.1016/j.sbspro.2012.09.313

Asad, T. (1981). Ideology, class and the origin of the Islamic state. Economy and Society, 10(4).
https://doi.org/10.1080/03085148100000013

Bayat, A. (2005). What is Post-Islamism? ISIM Review, 16(1).

Bayat, A. (2013). Post-Islamism: The Many Faces of Political Islam. In Post-Islamism: The
Changing Faces of Political Islam Faces of Political Islam.

Bellah, R. N. (2015). Religion and The Civil Sphere. In Solidarity, Justice, and Incorporation.
https://doi.org/10.1093 /acprof:0so/9780199811908.003.0002

Bellah, R. N. (2024). Can We Imagine a Global Civil Religion? In Confucianisnm, A Habit of the
Heart. https://doi.org/10.1515/9781438460147-012

Brennan, C. (2020). Max Weber on Power and Social Stratification. In Max Weber on Power and
Social Stratification. https:/ /doi.org/10.4324/9780429450396

Esposito, J. L. (2000). Political Islam and the West. JFQ.

Faiz, P. M. (2017). Teoti Keadilan John Rawls (John Rawls’ Theory of Justice). SSRIN Electronic
Journal. https://doi.org/10.2139/sstn.2847573

Faslah, R., & Yanti, N. (2020). KERAJAAN ISLAM : SEJARAH POLITIK ISLAM KLASIK
DI INDONESIA. Mau'izhah, 10(2). https://doi.org/10.55936/mauizhah.v10i2.41

Griffioen, S. (2022). The Political Theology of Carl Schmitt. In Contesting Modernity in the
German Secularization Debate. https:/ /doi.org/10.1163/9789004504523_004

Habermas, J. (1991). Civil Society and Political LifeThe Structural Transformation of the
Public Sphere: An Inquiry into a Category of Bourgeois Society. In Contemporary

Sociology (Vol. 19, Issue 2).

Habermas, J. (2019). Struggles for Recognition in the Democratic Constitutional State. In
Multiculturalism. https:/ /doi.org/10.1515/9781400821402-008

Hefner, R. W. (2010). Introduction: The culture, politics, and future of Muslim education. In
Schooling Islam: The Culture and Politics of Modern Muslim Edncation.

Hefner, R. W. (2011). Civil Islam: Muslims and democratization in Indonesia. In Civi/ Isiam:
Mouslims and Democratization in Indonesia. https:/ /doi.org/10.2307 /3557788

Herrero, M. (2023). Carl Schmitt’s Political Theology of Revolution. Open Theology, 9(1).
https://doi.org/10.1515/opth-2022-0223

235



Nusantara: Jurnal for Southeast Asian Islamic Studies

Idris, A. R., & Muhammad, S. J. N. (2020). Pengaruh Islam dalam Hikayat Raja-Raja Pasai.
Jurnal Pertanika MAHAWANGSA, 7(2).

Khairiyah, N., & Abdillah, A. (2023). Peradaban Islam Nusantara Mewarnai Corak Keislaman
di Asia Tenggara. Albamra Jurnal Studi Islam, 4(2).

Khaldun, 1. (1958). The Mugaddimah, An Introduction to History (Vol. 3).
Madjid, N. (1983). Cita-Cita Politik Kita. Aspirasi Umat Islam Di Indonesia. Jakarta: Ieppenas.

Madjid, N. (1992). Universalisme Islam dan Kosmopolitanisme Kebudayaan Islam. In Is/an,
Doktrin dan Peradaban. Jakarta: Yayasan Wakaf Paramadina.

Madjid, N. (1998). Dialog Keterbukaan: Artikulasi Nilai Islam dalam Wacana Sosial Politik
Kontemporer. In Jakarta: Paramadina.

Madjid, N. (2008). Islam Doktrin dan Peradaban. Paramadina.
Mas’oed, M. (1991). Politik dan Pemerintahan di Asia Tenggara. Program Pascasarjana UGM.

Mercier, T. C. (20106). Resisting legitimacy: Weber, Derrida, and the fallibility of sovereign
powet. Global Discourse, 6(3). https:/ /doi.org/10.1080/23269995.2016.1151729

Muhajir, M. (2023). Pemikiran Politik Islam Imam Al-Mawardi dan Relevansinya di Indonesia.
Politica: ~ Jurnal ~ Hukum — Tata  Negara — Dan  Politik  Islam, 10(1).
https://doi.org/10.32505/politica.v10i1.6265

Nurdin, N. (2018). Wawasan Kebangsaan, Komitmen Negara, dan Nasionalisme dalam
Pandangan Prof. Dr. KH Ali Mustafa Yaqub, MA. Jurnal Bimas Islam, 11(1).

Putra, B. A. (2016). Histiografi Melayu: Islam dalam Sejarah dan Kebudayaan Melayu. Tsaqofah
Dan Tarikh: Jurnal Kebudayaan Dan Searah Istam, 1(1).
https://doi.org/10.29300/ttjksi.v1i1.866

Rawls, J. (1955). Two Concepts of Rules. The Philosophical  Review,  64(1).
https://doi.org/10.2307/2182230

Turner, B. S. (2011). The Religious and the Political: A Comparative Sociology of Religion. In
The  Religions — and  the  Political: A Comparative — Sociology — of  Religion.
https://doi.org/10.1017/CBO9780511842900

Wahid, A. (2009). lusi Negara Isiam: Ekspansi Gerakan Islam Transnasional di Indonesia. Gerakan
Bhinneka Tunggal Tka,The Wahid Institute, dan Maarif Institute.

Warid, A. (2009). Fiqih Polittk NU: Studi Pergeseran dari Politik Kebangsaan ke Politik
Kekuasaan. Jurnal Asy-Syir'ah, 43(1).

Weber, M. (1946). Max Weber: Politics as vocation. Max Weber: Essays in Sociology.

Widyantoro, H. (2019). Global Islamic Liberation Theology in the Local Context of
Transgendered Indonesian Muslims. _AX-Tabrir:  Jurnal  Pemikiran — Islam, 19(2).
https://doi.org/10.21154/altahrir.v19i2.1677

236



