
  

AL-QUDWAH  
Jurnal Studi Al-Qur’an dan Hadis 

 
ISSN: 3025-3144 (p); 3025-1702 (e) 

Vol. 3, No. 2, 2025, pp. 130–148   
DOI: 10.24014/alqudwah.v3i2.37237 

 

Copyright © 2025 by Author(s) 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License 

130 

Kesahihan Hadis dalam Paradigma Bayani, Burhani, dan ‘Irfani: 
Telaah atas Epistemologi al-Ghazali 

Ahmad Ubaidillah Ma’sum Al Anwari1 & Safri Nur Jannah1* 
1Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta, Indonesia 
*Corresponding author: safri.jannah@uin-suka.ac.id  

Abstract Keywords: 
The issue of hadith authenticity remains a pivotal subject within both classical and contemporary 
Islamic scholarship. The lack of standardized methods of transmission during the early Islamic period, 
coupled with the extensive misuse of hadiths for political and ideological objectives, has introduced 
significant challenges in assessing their validity. A prominent figure frequently examined in this context 
is Abu Hamid al-Ghazali, particularly regarding his approach to hadith transmission in Ihya’ ‘Ulum al-
Din, which often omits a complete chain of narration (sanad). Critics among hadith scholars contend 
that al-Ghazali incorporated weak (dha‘if) or even fabricated (maudhu‘) traditions, whereas Sufi 
scholars and intellectuals defend his methodology, highlighting his spiritual perspective and 
comprehensive moral framework. This study utilizes a qualitative methodology grounded in library 
research, employing a descriptive-analytical approach. The data are derived from both primary and 
secondary sources pertaining to al-Ghazali’s thought, as well as classical and contemporary ulūm al-
ḥadīth literature. The analysis is framed within the epistemological constructs of bayani, burhani, and 
irfani, as articulated by Abid al-Jabiri. The findings reveal that al-Ghazali did not reject scientific methods 
in hadith studies; rather, he integrated these methods with spiritual dimensions. His adherence to the 
principles of sanad and the moral integrity of transmitters exemplifies the bayani approach; his rational 
evaluation of transmission validity reflects the burhani dimension; and his acceptance of spiritual 
intuition (kashf and liqā’ al-nabi) as a means of verification—provided it does not contradict Sharia—
embodies the irfani approach. Consequently, al-Ghazali’s conception of hadith authenticity constitutes 
an epistemological synthesis of scientific objectivism and spiritual subjectivism. 

Hadith 
authenticity; Al-
Ghazālī; Bayani; 
Burhani; Irfani  

Abstrak Kata kunci: 
Problematika autentisitas hadis merupakan isu sentral dalam kajian Islam klasik maupun 
kontemporer. Tidak adanya standarisasi periwayatan pada masa awal Islam serta maraknya 
penyalahgunaan hadis untuk kepentingan politik dan ideologis menimbulkan kompleksitas 
dalam menentukan validitas hadis. Salah satu tokoh yang kerap menjadi sorotan dalam isu ini 
adalah Abu Hamid al-Ghazali, terutama terkait metode periwayatan hadis dalam Ihya’ ‘Ulum 
al-Din yang tidak selalu mencantumkan sanad secara lengkap. Kritik dari kalangan ahli hadis 
menuduh al-Ghazali memasukkan hadis dha‘if bahkan maudhu‘, sementara kalangan sufi dan 
intelektual membelanya dengan menekankan pendekatan spiritual dan moralitas substansial 
yang diusungnya. Penelitian ini menggunakan metode kualitatif berbasis studi pustaka dengan 
pendekatan deskriptif-analitis. Data diperoleh dari karya-karya primer dan sekunder terkait 
pemikiran al-Ghazali serta literatur ulūm al-ḥadīṡ klasik dan modern. Analisis dilakukan dengan 
menggunakan kerangka epistemologi bayani, burhani, dan irfani sebagaimana dirumuskan oleh 
Abid al-Jabiri. Hasil penelitian menunjukkan bahwa al-Ghazali tidak menolak metode ilmiah 
dalam kajian hadis, melainkan mengintegrasikannya dengan dimensi spiritual. Komitmennya 
terhadap prinsip sanad dan keadilan perawi mencerminkan pendekatan bayani; rasionalisasi 
terhadap validitas riwayat memperlihatkan aspek burhani; sedangkan penerimaan terhadap 
intuisi rohani (kashf dan liqā’ al-nabi) sebagai sarana verifikasi selama tidak bertentangan dengan 
syariat—menunjukkan pendekatan irfani. Berdasarkan hal di atas, konstruksi kesahihan hadis 
dalam pandangan al-Ghazali merupakan sintesis epistemologis antara objektivisme ilmiah dan 
subjektivisme spiritual. 

Otentisitas hadis; 
Al-Ghazālī; 
Bayani; Burhani; 
Irfani 

Article History:  
Received: 22-05-2025 | Revised: 10-06-2025, 04-08-2025 | Accepted: 11-08-2025

http://dx.doi.org/10.24014/alqudwah.v3i2.37237
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:safri.jannah@uin-suka.ac.id


Ahmad Ubaidillah Ma’sum Al Anwari & Jannah 

   
 Al-Qudwah  
Vol. 3, No. 2, 2025 Jurnal Studi Al-Qur’an dan Hadis 
 

131 

Pendahuluan 
Problematika autentisitas hadis merupakan isu sentral dalam kajian keislaman yang terus 
berkembang. Akar persoalan ini terletak pada masa awal Islam yang belum memiliki sistem 
transmisi hadis yang mapan. Ketiadaan kodifikasi resmi di masa kenabian dan Khulafaur Rasyidin 
menyebabkan penyebaran hadis berlangsung bebas dan tidak terstandar.1 Dalam hal ini, para 
ulama meriwayatkan hadis berdasarkan penilaian pribadi tanpa standar ilmiah yang seragam. Hal 
ini tampak dalam al-Muwatta’ karya Imam Malik, yang meski dihormati, menunjukkan sistem 
periwayatan yang belum ketat, bahkan sering menghilangkan nama periwayat di atasnya dan 
langsung merujuk pada sahabat atau nabi. Kondisi ini berlanjut hingga abad ketiga Hijriyah, saat 
muncul kesadaran kolektif pentingnya standar ilmiah dalam periwayatan.2 Al-Bukhari lalu 
menyusun Shahih al-Bukhari dengan metodologi ketat, mencantumkan seluruh mata rantai sanad 
secara lengkap. Model ini menjadi tolok ukur validitas hadis dan titik balik dalam disiplin 
periwayatan. 

Namun demikian, standar baru ini tidak diterima secara mutlak oleh semua kalangan, 
terutama oleh para sufi. Dalam tradisi sufi sendiri, periwayatan hadis banyak dilakukan melalui 
dimensi spiritual. Mereka meyakini hakikat nabi yang terus hidup di tengah-tengah kaum muslim 
pasca beliau wafat, sehingga mereka seringkali menyandarkan hadis langsung pada nabi tanpa 
melalui skema sanad.3 Realitas ini pada akhirnya menimbulkan ketegangan epistemologis antara 
ahli hadis dan kaum sufi. Dalam hal ini, ahli hadis menekankan validitas periwayatan berdasarkan 
fakta historis,4 ketelitian sanad, dan kesahihan matan yang diuji melalui metodologi ilmiah secara 
ilmiah, rasional, dan objektif.5 Dengan demikian, mereka menolak keras validitas hadis yang tidak 
melalui sanad formal, karena dianggap membuka celah bagi penyimpangan dan manipulasi.6 
Sementara itu, kaum sufi lebih menekankan dimensi batiniah dan spiritual dalam memahami 
hadis. Mereka memandang bahwa kebenaran tidak hanya bisa diakses melalui jalur rasional-
empiris, tetapi juga melalui pengalaman rohaniah, intuisi, dan adanya keselarasan dengan al-
Qur’an.7 

Dalam konteks ini, sikap Abu Hamid al-Ghazali dalam mengutip setiap hadis yang ada di 
dalam Kitab Ihya’ ‘Ulum al-Din disorot tajam oleh banyak pihak. Di balik sosoknya sebagai hujjah 
al-Islam dan ahli fiqh, ia justru dianggap seringkali mempermudah periwayatan. Hal ini tampak 
pada hadis-hadis yang dikutipnya, tidak disertai dengan sanad, padahal sanad dalam tradisi hadis 
diyakini sebagai instrumen penting yang mengarah pada valid atau tidaknya hadis. Selain itu, 
ambiguitas terkait validitas hadis tidak menghalanginya dalam menjadikan hadis sebagai legal 
standing atas konstruksi pembentuk ajaran tasawuf. Kajian yang dilakukan oleh Tajuddin al-Subki 
dan al-Hafidz al-‘Iraqi memperkuat asumsi tersebut, di mana keduanya menunjukkan adanya 

 
1 Muhammad Ibn ’Alawi al-Māliki, Al-Qawā’id al-Asāsiyyah Fi ’Ilmi Muṣṭalah al-Hadiṡ, 2002. 
2 Muḥammad Rafīq Syanawārī, ‘Aṣaḥ Al-Kutub Ba’da Kitāb Allah Ta’ālā: Dirāsah Muqāranah Baina Ummahā 

Kutub al-Ḥadīṡ’, Al-Mandumah 1, no. 51 (2016); Malik Ibn Anas, Al-Muwaṭṭa’, vol. 4 (Majmu’ah al-Furqan al-Tijariyyah, 
2003); Abu Abdillah Muhmaad bin Ismail Al-Bukhari, Shahih Bukhari (Dar al-Fikr, 2003). 

3 Usman Sya’roni, Otentisitas Hadis Menurut Ahli Hadis Dan Kaum Sufi (Jakarta: Pustaka Firdaus, 2008). 
4 Agussalim and Maulaya Adrikna, ‘Makkiyyah Dan Madaniyyah: Telaah Mengenai Pergeseran Realitas Dan 

Kronologis Lahirnya Sebuah Hadis’, Al-Qudwah: Jurnal Studi Al-Qur’an Dan Hadis 2, no. 1 (2024), 
http://dx.doi.org/10.24014/alqudwah.v2i1.29080. 

5 Jalāl al-Dīn al-Suyūṭī, Tadrib Al-Rāwī Fī Syarḥ Taqrīb al-Nawāwī (Riyadh: Maktabah al-Kauṡar, 1994). 
6 Idri, Problematika Autentisitas Hadis Nabi Dari Klasik Hingga Kontemporer (Jakarta: Kencana, 2020). 
7 Al-Hakīm al-Tirmīżi, Nawādir Al-Uṣūl Fī Ma’rifah Ahādīṡ al-Rasūl (Beirut: Dar al-Nawadir, 2010). 



Ahmad Ubaidillah Ma’sum Al Anwari & Jannah 

   
 Al-Qudwah  
Vol. 3, No. 2, 2025 Jurnal Studi Al-Qur’an dan Hadis 
 

132 

sejumlah besar hadis yang la ashla lah (tidak berdasar), walaupun pandangan tersebut kemudian 
ditolak oleh Musrtadla al-Zabidi yang menemukan jalur periwayatan dari semua hadis yang 
dikutip oleh al-Ghazali, dengan validitas yang beragam.  

Terlepas dari dinamika yang terjadi, pemikiran sufistik al-Ghazali tidak muncul secara tiba-
tiba. Jauh sebelum masa al-Ghazali, sudah banyak tokoh yang terlibat dalam dunia spiritual. Kajian 
Abid al-Jabiri juga menunjukkan realitas tersebut, di mana terdapat dua konstruksi berfikir yang 
terjadi secara masif di kalangan masyarakat Arab. Konstruksi nalar pertama disebut dengan 
bayani, yang menjadikan teks sebagai basis utama penentu validitas informasi, pengetahuan, dan 
suatu ajaran tertentu. Sedangkan konstruksi kedua dikenal dengan ‘irfani, yaitu konsep berfikir 
yang berpijak pada dimensi spiritual, keimanan, dan keyakinan terhadap hal-hal ghaib, termasuk 
eksistensi nabi dan orang-orang shaleh yang terus hidup pasca mereka wafat. Keduanya tidak 
bisa dipisahkan satu sama lain, meskipun memiliki episteme yang saling bertolak belakang. Hal 
ini juga penting untuk melihat sejauh mana letak perbedaan di antara ahli hadis dan tasawuf, 
persamaan keduanya, dan dalil yang mendukung sikap akademis di antara keduanya.  

Dalam hal ini, sosok dan pemikiran al-Ghazali memiliki nilai keunikan yang terlampau 
besar. Ia bisa dibilang sebagai figur unik yang menjembatani antara tradisi keilmuan rasional-
formal dengan spiritualitas tasawuf. Keduanya coba dirangkul, dengan tetap merujuk pada hadis 
meski kadang tidak memenuhi standar validitas ahli hadis. Kehadirannya menjadi representasi 
kompleksitas epistemologis dalam diskursus hadis. Di sisi lain, pemikiran kritis Muhammad Abid 
al-Jabiri juga sangat signifikan untuk mengkaji ulang problem epistemologi Islam klasik. Al-Jabiri 
dikenal sebagai pemikir yang berupaya mendekonstruksi struktur nalar Arab-Islami dan 
menawarkan pendekatan rasional-kritis terhadap warisan intelektual Islam. Dengan mengkaji 
Al-Ghazali dan al-Jabiri secara berdampingan, penelitian ini ingin menelusuri bagaimana dua 
tokoh dengan latar dan pendekatan berbeda ini memahami otoritas hadis dan bagaimana posisi 
epistemologis masing-masing berdampak pada konstruksi keilmuan Islam secara lebih luas. 
Pemilihan keduanya bukan semata karena popularitas, melainkan karena keduanya secara 
paradigmatik mewakili dua kutub berbeda dalam problem epistemologi keislaman, khususnya 
dalam memahami otentisitas hadis.  

Di dalam Ihya’ ‘Ulum al-Din, al-Ghazali banyak mengutip hadis nabi. Meski demikian, ia 
seringkali mengutip hadis tanpa mencantumkan sanad lengkap, atau bahkan tanpa 
mencantumkan sanad sama sekali.8 Hal ini memicu kritik dari sejumlah ahli hadis yang 
mempertanyakan autentisitas hadis-hadis yang dikutipnya. Sebagian bahkan menilai al-Ghazali 
telah berdusta atas nama nabi, dengan memasukkan hadis-hadis dha’if, dan juga hadis-hadis 
mauhdu’.9 Realitas ini sebenarnya memicu pandangan yang saling kontradiktif, di mana al-Ghazali 
yang dikenal sebagai hujjah al-Islam justru melakukan hal-hal yang menyelisihi metode ilmiah 
dalam ilmu keislaman. Hanya saja, pembelaan terhadap al-Ghazali juga muncul dari kalangan sufi 
dan intelektual Islam yang memahami pendekatannya sebagai bagian dari visi spiritual yang lebih 
dalam. Al-Ghazali tidak menolak pentingnya sanad, tetapi dalam banyak hal, ia lebih fokus pada 
esensi moral dan spiritual dari hadis yang dikutip, serta dampaknya terhadap pembentukan 
karakter dan akhlak umat Islam.10 

 
8 Abu Hamid al-Ghazali, Ihya’ Ulumuddin (Surabaya: Haramain, 2015). 
9 Taj al-Dīn al-Subkī, Ṭabaqāt Al-Syāfi’iyyah al-Kubrā, vol. 6 (Dār Iḥyā’ al-Kutub al-’Arabiyyah, 1918). 
10 Ghazali, Ihya’ Ulumuddin. 



Ahmad Ubaidillah Ma’sum Al Anwari & Jannah 

   
 Al-Qudwah  
Vol. 3, No. 2, 2025 Jurnal Studi Al-Qur’an dan Hadis 
 

133 

Penelitian ini berupaya menjawab dua pertanyaan utama. Pertama, bagaimana 
persinggungan metodologi antara ahli hadis dengan ulama sufi dalam memahami dan 
meriwayatkan hadis? Kedua, bagaimana tiga epistemologi yang ditawarkan oleh Muhammad 
Abid al-Jabiri—bayani, burhani, dan ‘irfani—dapat digunakan untuk membaca dan menganalisis 
pemikiran hadis al-Ghazali, khususnya dalam karya Ihya’ ‘Ulum al-Din? Kedua pertanyaan ini 
didekati melalui metode penelitian kualitatif berbasis studi pustaka dengan pendekatan 
deskriptif-analitis.11 Objek kajian akan dijelaskan secara menyeluruh dari aspek metodologis dan 
epistemologis. Dalam hal ini, sumber primer merujuk pada karya al-Ghazali yaitu Ihya’ ‘Ulum al-
Din. Sedangkan sumber sekunder bersumber dari berbagai penelitian yang memiliki kesamaan 
tema. Sementara untuk menjembatani bentuk kajian yang berbeda, ahli hadis dengan nalar 
empiris dan kaum sufi dengan nalar sufinya, penulis menggunakan paradigma bayani, burhani, 
dan irfani yang diperkenalkan oleh Abid al-Jabiri.12  

Al-Jabiri menjadi penting dalam konteks studi ini karena ia mewakili kritik internal yang 
tajam terhadap warisan keilmuan Islam, dengan tetap berpijak pada tradisi itu sendiri. Ia tidak 
sekadar melakukan kritik dari luar, tetapi membongkar kerangka nalar internal Islam secara 
genealogis dan historis. Dengan demikian, keterlibatan al-Jabiri dalam studi ini dimaksudkan 
untuk memberikan pisau analisis kritis terhadap konstruksi epistemik yang melandasi otoritas 
hadis, termasuk bagaimana tokoh seperti al-Ghazali ditempatkan dalam kerangka itu. Melalui 
pendekatan al-Jabiri, penelitian ini tidak hanya bertujuan memahami posisi al-Ghazali secara 
historis dan normatif, tetapi juga membuka kemungkinan pembacaan ulang terhadap otoritas 
hadis dalam perspektif kontemporer yang lebih reflektif dan analitis. Penelitian ini diharapkan 
mampu membuka pemahaman masyarakat mengenai diskursus kajian hadis yang lebih kompleks 
dan membuktikan secara penuh inklusifitas hadis sebagai teks yang ditujukan oleh semua 
kalangan, bukan hanya untuk ahli hadis. 

 

Pembahasan 
Perbedaan Basis Epistemologis dalam Periwayatan Hadis 
Perdebatan yang terjadi di antara ahli hadis dan ahli sufi terkait masalah hadis, baik teks hadis 
secara langsung maupun yang berkaitan dengan ‘ulumul hadis telah berlangsung cukup lama. 
Sejarah mencatat bahwasanya hal tersebut terjadi ketika Junaid al-Baghdadi menyebut ahli hadis 
sebagai ‘ulama’ al-rusum. Ahli hadis dianggap hanya mengambil ilmu dari orang-orang yang telah 
dan akan meninggal, sedangkan para sufi mengambil ilmu dari dzat yang maha hidup.13 Di sisi 
lain, ahli hadis mengkritik para sufi dengan menyebut mereka sebagai kelompok yang cenderung 
pada spiritual, sehingga muncul sikap menggampangkan hal-hal penting dalam mengutip hadis. 
Ketika ada hadis yang cocok dengan pandangan mereka, mereka tidak akan segan untuk 
menggunakan hadis tersebut sebagai dasar dari argumentasi mereka, walaupun hadis tersebut 
statusnya belum jelas.14 

 

 
11 Mestika Zed, Metode Penelitian Kepustakaan (Jakarta: Yayasan Pustaka Obor Indonesia, 2004). 
12 Muhammad ’Abid al-Jabiri, Bunyah Al-’Aql al-’Arabi (Beirut: Markaz Dirasat al-Wahdah al-’Arabiyyah, 2004). 
13 Muhammad Kudhori, ‘Metode Kasyf Dalam Penilaian Hadis: Studi Tashih Hadis Di Kalangan Kaum Sufi’, 

Jurnal Afkaruna 14, no. 1 (2018): 31. 
14 Usman Sya’roni, Otentisitas Hadis Menurut Ahli Hadis Dan Kaum Sufi (Jakarta: Pustaka Firdaus, 2008), 116. 



Ahmad Ubaidillah Ma’sum Al Anwari & Jannah 

   
 Al-Qudwah  
Vol. 3, No. 2, 2025 Jurnal Studi Al-Qur’an dan Hadis 
 

134 

Pada dasarnya, keduanya meyakini urgensi hadis sebagai salah satu pedoman penting 
dalam beragama. Nabi melalui hadis-hadisnya telah memberikan gambaran ideal mengenai sikap 
dan perbuatan, sehingga sosoknya dianggap sebagai manusia paripurna yang perlu senantiasa 
diikuti. Namun demikian, respon yang berbeda dalam memandang validitas hadis tidak bisa 
dinegasikan di antara kedua kelompok tersebut. Bagi ahli hadis, penting untuk dipastikan 
kebenarannya bersumber dari nabi. Setiap instrumen penting yang kemudian dirumuskan dalam 
kaidah kesahihan hadis perlu dipenuhi, karena kehadirannya dimaksudkan untuk menjaga 
validitas teks.15 Sekalipun isi dari suatu informasi dianggap baik, namun sumber kemunculan 
harus dipastikan secara benar.16Sehingga, nasehat-nasehat baik tidak bisa serta merta disebut 
sebagai hadis, karena belum tentu hal tersebut diucapkan, diamalkan, ataupun ditetapkan oleh 
nabi.17  

Sementara itu, dalam tradisi kaum sufi, perhatian utama mereka tidak tertuju pada validitas 
sanad atau aspek formal dari suatu riwayat, melainkan lebih pada substansi dan pengamalan 
spiritual yang terkandung dalam riwayat tersebut.18 Kaum sufi cenderung mengedepankan 
pendekatan esoteris dan batiniah terhadap hadis, yakni bagaimana nilai-nilai yang dikandungnya 
dapat diinternalisasi dalam kehidupan sehari-hari sebagai bagian dari proses penyucian jiwa 
(tazkiyatun nafs). Bagi mereka, sosok Nabi Muhammad bukan hanya sebagai pembawa wahyu, 
tetapi juga sebagai teladan utama dalam laku spiritual. Sifat-sifat Nabi yang sederhana, zuhud 
terhadap dunia, gemar beribadah, dan senantiasa menjaga kedekatan dengan Allah, menjadi 
poros utama dalam praktik keagamaan kaum sufi. Oleh karena itu, mereka menjadikan riwayat 
yang menggambarkan kehidupan spiritual Nabi sebagai pedoman penting.19 

Dalam praktik spiritual kaum sufi, pengalaman batin yang mendalam menjadi sarana utama 
dalam menjalin hubungan dengan ajaran Nabi. Mereka meyakini bahwa Nabi Muhammad tidak 
hanya meninggalkan warisan teks, tetapi juga hadir secara ruhaniah bagi mereka yang hatinya 
telah tersucikan. Dari keyakinan ini, lahirlah bentuk periwayatan non-konvensional yang dikenal 
dengan metode liqa’ (perjumpaan ruhani) dan kasyf (penyingkapan batin), di mana seorang sufi 
mengklaim menerima ajaran langsung dari Nabi melalui mimpi, ilham, atau pengalaman 
spiritual.20 Metode ini tidak dimaksudkan untuk menggantikan tradisi sanad formal dalam ilmu 
hadis, tetapi lebih dimaknai sebagai bentuk koneksi batin yang memungkinkan seorang salik 
(penempuh jalan spiritual) mendapatkan bimbingan langsung dari sumber kebenaran.21 Konsepsi 
ini menunjukkan bahwa dalam tradisi sufi, otoritas spiritual dapat melampaui batas-batas 
tekstual, selama tetap berada dalam bingkai syariat dan tidak bertentangan dengan nilai-nilai 
Islam.  

 

 
15 Idri, Problematika Autentisitas Hadis Nabi Dari Klasik Hingga Kontemporer, 2020. 
16 Wahyuni Nuryatul Choiroh and Munawir, ‘Metodologi Pemahaman Hadis M. Yusuf al-Qaradhawi: Studi 

Analitis Atas Hadis Partisipasi Wanita Dalam Berpolitik’, Al-Qudwah: Jurnal Studi Al-Qur’an Dan Hadis 1, no. 1 (2023): 
61–74, http://dx.doi.org/10.24014/alqudwah.v1i1.22817; Muslim Ibn al-Hajjaj, Shahih Muslim (Dar al-Tashil, 2014), 
315; Muṣṭofā al-Sibā’ī, Al-Sunnah Wa Makānatuhā Fī al-Tasyrī’ al-Islāmī (Dār al-Warrāq, n.d.). 

17 al-Suyūṭī, Tadrib Al-Rāwī Fī Syarḥ Taqrīb al-Nawāwī. 
18 al-Tirmīżi, Nawādir Al-Uṣūl Fī Ma’rifah Ahādīṡ al-Rasūl. 
19 Simuh, Tasawuf Dan Perkembangannya Dalam Islam (Yogyakarta: IRCiSoD, 2019). 
20 Sya’roni, Otentisitas Hadis Menurut Ahli Hadis Dan Kaum Sufi, 2008; Kudhori, ‘Metode Kasyf Dalam Penilaian 

Hadis: Studi Tashih Hadis Di Kalangan Kaum Sufi’. 
21 Abdul Karim al-Qusyairi, Risālah Al-Qusyairiyyah Fī ’Ilm al-Taṣawwuf (Beirut: Dar al-Khayr, 2004); Abu Nashr 

al-Siraj Al-Thusi, Kitab Al-Luma’ Fi al-Tashawwuf (Mesir: Dar al-Kutub al-Haditsah bi Mishr, 1960). 



Ahmad Ubaidillah Ma’sum Al Anwari & Jannah 

   
 Al-Qudwah  
Vol. 3, No. 2, 2025 Jurnal Studi Al-Qur’an dan Hadis 
 

135 

Terkait hal ini, Ibn ‘Arabi menjadi tokoh yang secara langsung menjelaskan pengalaman 
batinnya bertemu, berbincang-bincang, dan diberikan nasehat oleh nabi. Bahkan, ia diamanahi 
suatu kitab untuk disebarluaskan kepada masyarakat luas, agar mereka bisa mengambil manfaat 
darinya.22 Meski demikian, perjalanan spiritual Ibn ‘Arabi ditolak oleh mayoritas ulama, karena 
apa yang dilakukannya telah keluar dari konsepsi dasar yang telah dirumuskan oleh ahli hadis. 
Lebih dari itu, apa yang dilakukan oleh Ibn ‘Arabi berpotensi meruntuhkan kaidah-kaidah ulumul 
hadis dan membukan pintu munculnya hadis-hadis palsu, sebagaimana terjadi pada masa fitnah.23  

Muhammad Abid al-Jabiri, seorang pemikir Islam kontemporer di dalam karyanya, Bunyah 
al-‘Aql memperkenalkan sebuah epistemologi ilmu pengetahuan. Epistemologi sendiri 
merupakan salah satu cabang ilmu filsafat yang membahas suatu hakikat, makna, kandungan, 
sumber, dan proses ilmu. Selain itu, epistemologi juga diartikan sebagai suatu pengetahuan yang 
membawa kepada pemahaman kebanaran. Sehingga pembahasan epistemologi terfokus pada 
masalah asal usul, struktur, metode, dan keabsahan ilmu.24 Menurut al-Jabiri, terdapat tiga 
konsep epistemologi yang bisa digunakan untuk memperoleh pegetahuan. Konsep tersebut pada 
awalnya adalah muncul dari penelitiannya terhadap pola pemikiran orag Arab. Akan tetapi, 
seiring dengan berjalannya waktu, konsep ini juga bisa diaplikasikan ke dalam beberapa kasus 
yang lain. Ketiga konsep tersebut adalah bayânî, burhânî dan ‘irfânî.  

Pertama, epistemologi bayânî. Secara bahasa, bayânî memiliki banyak arti, yaitu; 
kesinambungan, keterpilahan,25 penjelasan, penyingkapan, dan penjelasan atas sesuatu melalui 
komunikasi yang baik.26 Secara sederhana, bayânî dapat diartikan sebagai cara memperoleh ilmu 
pengetahuan dengan nalar kebahasaan. Untuk itu, diperlukan perangkat-perangkat kebahasaan 
untuk menunjang interpretasi makna, seperti ilmu nahwu, sharaf, balaghah dan lain sebagainya. 
Hal ini sebagaimana yang banyak berkembang pada masyarakat Arab yang menekankan pada 
otoritas teks, di mana titik tujuan metode ini tertuju pada aspek eksoterik (syari’at).27  

Bayânî yang juga bisa diartikan sebagai sebuah metode, di mana analisisnya bisa dilihat dari 
empat hal. Pertama, dilihat dari kedudukan lafadz. Hal ini berkenaan dengan penggunanaan lafadz 
‘amr dan nahi, ‘am dan khash, mutlaq dan muqayyaq, serta lafadz musytarak. Kedua, dilihat dari 
penggunaan lafadz (isti’mal). Hal ini berkaitan dengan analisis haqiqi dan majazi, sharih dan kinayah. 
Ketiga, dilihat dari perspektif kejelasan suatu lafadz. Hal ini berkenaan dengan penggunaan analisis 
wadhih dan mubham, muhkam dan mutasyabih, mujmal dan mufassar, dhahir dan khafi. Keempat, 
dilihat dari perspektif kandungan makna (dalalah). Hal ini berkenaan dengan penggunaan analisis 
berdasar konteks. Sehingga hal ini berkaitan erat dengan pembagian dilalah al-‘ibarah, dilalah al-
‘isyarah, dilalah al-nas, dan dilalah al-inqitha’.28 

Kedua, epistemologi burhânî. Burhânî secara sederhana bisa diartikan sebagai aktivitas 
berfikir yang sepenuhnya ditopang oleh akal. Secara fundamental, ada tiga prinsip yang menjadi 

 
22 Ibn ’Arabī, Fuṣūṣ Al-Ḥikam (Beirut: Dār al-Kitāb al-’Arabī, n.d.). 
23 Idri, Problematika Autentisitas Hadis Nabi Dari Klasik Hingga Kontemporer, 2020. 
24 Abdi Syahrial Harahap, “Epistemologi: Teori, Konsep, Dan Sumber-Sumber Ilmu Dalam Tradisi Islam,” 

Jurnal Dakwatul Islam 5, no. 1 (2020): 14. 
25 Wira Hadi Kusuma, ‘Epistemologi Bayani, ’Irfani Dan Burhani al-Jabiri Dan Relevansinya Bagi Studi Agama 

Untuk Resolusi Konflik Dan Peacebuilding’, Jurnal Syi’ar 18, no. 1 (2018): 3. 
26 Muhammad ’Abid al-Jabiri, Bunyah Al-’Aql al-’Arabi (Deirut: Markaz Dirasat al-Wahdah al-’Arabiyyah, 2004), 

15–20. 
27 Kusuma, ‘Epistemologi Bayani, ’Irfani Dan Burhani al-Jabiri Dan Relevansinya Bagi Studi Agama Untuk 

Resolusi Konflik Dan Peacebuilding’, 4. 
28 Idri, Problematika Autentisitas Hadis Nabi Dari Klasik Hingga Kontemporer (Jakarta: Kencana, 2020), 235. 



Ahmad Ubaidillah Ma’sum Al Anwari & Jannah 

   
 Al-Qudwah  
Vol. 3, No. 2, 2025 Jurnal Studi Al-Qur’an dan Hadis 
 

136 

landasan kontsruksi epistemologi ini, yaitu; rasionalitas (al-‘aqliyah), kausalitas (al-sababiyah), dan 
esensialismen (al-mahiyyah).29 Dari sisi pendekatan yang digunakan, metode ini berpola dari nalar 
burhânî yang bermula dari proses yang disebut ta’aqquli terhadap realitas, sehingga akan muncul 
sebuah konsepsi. Akan tetapi, sebuah konsepsi membutuhkan aktualisasi sebagai upaya untuk 
dapat dipahami dan dimengerti, sehingga aktualisasi ini membutuhkan sarana yang disebut kata-
kata, agar bisa dipahami dan ditransfer kepada orang lain. Secara struktural, proses yang 
dimaksud terdiri atas tiga hal. Yaitu proses eksperimentasi (pengamatan terhadap realitas), 
proses abstraksi (gambaran atas realitas), dan proses ekspresi atau pengungkapan realitas 
melalui simbol.30 

Ketiga, epistemologi ‘irfânî. Kata ‘irfânî memiliki asal kata yang sama dengan ma’rifah, 
sehingga keduanya memiliki karakter yang sama. Pendekatan ‘irfânî dipahami sebagai pemahaman 
yang bertumpu pada pengalaman batin dan intuisi (dzauq, qalb, wijdan, bashiran) secara pribadi. 
Hubungan antara subjek dan objek secara langsung sangat ditekankan, sehingga tidak lagi 
memerlukan medium bahasa atau logika rasional. Oleh karenanya, sangat sulit meyakinkan orang 
lain bahwa subyek mendapatkan pengetahuan melalui metode ini, khususnya bagi orang-orang 
yang tidak mempercayai dimenasi selain yang tampak. Metode‘irfânî dan kasyf diketahui memiliki 
kesamaan, dalam artian, untuk sampai pada kondisi ini, maka seseorang perlu melalui maqamat 
atau tahapan dalam menyucikan jiwa dari keterkaitan dengan dunia (tazkiyah al-nafs) dan 
mujahadah.   

Penjelasan di atas mengisyaratkan adanya perbedaan basis epistemologi yang menjadi 
dasar metodologis antara masing-masing kelompok. Bayânî dan burhânî yang menitikberatkan 
pada pengalaman langsung dan dibantu oleh teori-teori yang relevan menjadikan metodologi 
yang digunakan oleh ahli hadis bersifat baku dan dapat dipertanggungjawabkan keabsahannya. 
Sedangkan metode ‘irfânî yang menitikberatkan pada rasa (dzauq) dan pengalaman spiritual 
dalam hal periwayatan maupun kajian autentisitas hadis digunakan oleh ahli sufi. Output yang 
dihasilkan dari basis epistemologi tersebut memunculkan dua metode, yaitu metode liqâ’ al-nabi 
dan thariq al-kasyf. Hanya saja, metode yang dipakai oleh ahli sufi ini banyak dikritik, karena 
dianggap lemah secara metodologis dan tidak adanya parameter yang bisa digunakan untuk 
membuktikan kebenarannya.  

Selain ketiga model epistemologi yang disampaikan oleh Abid al-Jabiri, ahli sufi juga 
mengenal adanya model penerimaan ilmu pengetahuan melalui beberapa metode. Bedanya, ahli 
sufi cenderung mengabaikan metode memperoleh pengetahuan yang didapat secara dzahir, dan 
menganggap perolehan pengetahuan melalui ilham atau bathin lebih akurat. Ketiga cara tersebut 
adalah melalui panca indera, akal, dan hati.31 Pertama, ilmu yang diperoleh melalui panca indera 
(al-hissî). Sebagaimana fitrahnya manusia yang dibekali oleh panca indera, maka akan mampu 
memperoleh pengetahuan melalui panca indera tersebut. Seperti halnya mata yang memperoleh 
pengetahuan dengan cara melihat, telinga dengan cara mendengar, dan seterusnya. Pengetahuan 
yang didapatkan melalui panca indera bersifat sederhana dan terbatas.  

 

 
29 Zaedun Ni’am, ‘Epistemologi Islam Dalam Perspektif M. Abdi al-Jabiri’, Jurnal Transformatif 5, no. 2 (2021): 

173. 
30 Idri, Problematika Autentisitas Hadis Nabi Dari Klasik Hingga Kontemporer, 2020, 236. 
31 M. Solihin, Epistemologi Ilmu Dalam Sudut Pandang Al-Ghazali (Bandung: Pustaka Setia, 2001), 41. 



Ahmad Ubaidillah Ma’sum Al Anwari & Jannah 

   
 Al-Qudwah  
Vol. 3, No. 2, 2025 Jurnal Studi Al-Qur’an dan Hadis 
 

137 

Kedua, ilmu yang diperoleh melalui analisis pemikiran secara logis dan rasional.32 Dalam 
melakukan penalaran yang logis dan rasional, dibutuhkan instrumen penting yang disebut akal. 
Akal memiliki banyak fungsi, di antaranya adalah; akal berfungsi sebagai tamyiz (kemampuan 
membedakan), daya hafal, dan pemahaman. Akal akan mampu membuka dimensi pengetahuan 
yang memungkinkan manusia untuk melihat sesuatu bukan hanya dari yang tampak oleh panca 
indera, tetapi sesuatu yang di balik itu semua. Dengan kata lain, akal menjadi media penghubung 
antara fenomena yang tampak dengan teori yang menjelaskan fenomena tersebut. Akal memiliki 
peranan penting dalam menganalisis fenomena dibalik yang tampak dari panca indera. Pada 
akhirnya, hubungan antara akal dan panca indera tidak dapat dipisahkan, karena keduanya saling 
terikat dalam proses pengolahan data. Sehingga, aktivitas akal untuk mengolah rangsangan 
inderawi adalah jalan untuk sampai pada ilmu pengetahuan.33 

Ketiga, cara memperoleh ilmu pengetahuan melalui intuisi dan kontemplasi, atau melalui 
ma’rifat al-qalbi setelah melalui proses riyâdhah dan mujâhadah. Ilmu yang diperoleh melalui hati 
bersumber dari ilham, sehingga dianggap sebagai sebuah kebenaran. Alasannya, ilham adalah 
karunia yang diberikan oleh Allah kepada manusia tertentu untuk dapat mengetahui hakikat dari 
sesuatu secara tepat. Sehingga yang dilihat bukanlah aspek zhahir, tetapi yang terlihat adalah 
hakikat atau kondisi sebenarnya. Hanya saja, diperlukan usaha yang cukup berat untuk bisa 
sampai pada kondisi yang memungkinkan seseorang untuk mendapatkan ilham, yakni dengan 
melaksanakan tahapan tazkiyah al-nafs dan melewati beberapa maqâmat yang telah disebutkan 
oleh Imam al-Qusyairi di dalam kitab risâlah al-qusyairiyyah.34 

Persinggungan Metodologi di antara Ahli Hadis dan Ahli Sufi 
Muhammad Musthafa al-A’zhami, seorang tokoh hadis dari India mengungkapkan adanya 
hubungan antar ahli hadis dan ahli sufi. Ia mencatat adanya tokoh sufi yang memiliki beberapa 
karya atau risalah hadis. di antaranya adalah; Ibrahim al-Nakha’i (w. 96 H.), Hasan al-Bashri (w. 
110 H.), Sufyah al-Tsauri (w. 161 H.), Syaqiq al-Balkhi (w. 153 H.), dan Ibn al-Mubarak (w. 181 
H.).35 Tajuddin Arafat menjelaskan tokoh sufi lain yang bersumber dari penelusurannya, di 
antaranya adalah; Fudhail ibn ‘Iyadh, Sufyan ibn ‘Uyainah, Ma’ruf al-Karkhi, Habib al-‘Ajami Malik 
ibn Dinar dan Ibrahim ibn Adham.36 Selain itu, Ibn Hajar di dalam kitab Fathul barri juga mengakui 
eksistensi ahli sufi dalam hal periwayatan hadis, hanya saja ia menambahkan keterangan “tidak 
ada sanad”.37 Hal ini sebenarnya merupakan bentuk kehati-hatian Ibn Hajar dalam melihat setiap 
periwayatan, di mana sanad menjadi acuan utama dari penentuan validitas suatu hadis baginya. 

Berkaca pada pembagian metode memperoleh ilmu (termasuk hadis) yang dikemukakan 
oleh Abid al-Jabiri, maka dalam menganalisis titik temu di antara metode kedua kelompok 
tersebut, penulis akan membagi ke dalam tiga macam pembagian, yaitu; hal-hal yang berkaitan 
dengan konsep periwayatan (sanad), hal-hal yang berkaitan dengan pribadi periwayat, dan hal-
hal yang berkaitan dengan hadis itu sendiri (matan). Pertama, Hal-hal yang berkaitan dengan 

 
32 Idri, Problematika Autentisitas Hadis Nabi Dari Klasik Hingga Kontemporer, 2020, 232. 
33 Solihin, Epistemologi Ilmu Dalam Sudut Pandang Al-Ghazali, 46. 
34 Abul Qasim Abdul Karim Hawazin al-Qusyairi, Risalah Qusyairiyah, trans. Umar Faruq (Jakarta: Pustaka 

Amani, 2013). 
35 Muhammad Mustafa Azami, Hadis Nabawi Dan Sejarah Kodifikasinya, trans. Ali Mustafa Yaqub (Jakarta: 

Pustaka Firdaus, 2020). 
36 Ahmad Tajudin Arafat, ‘Interaksi Kaum Sufi Dengan Ahli Hadis: Melacak Akar Persinggungan Tasawuf Dan 

Hadis’, Journal of Islamic Studies and Humanities II (2017): 138. 
37 Ibn Ḥajar al-’Asqalānī, Fatḥ Al-Bārī Bi Syarḥ Ṣaḥīḥ al-Bukhārī (Mesir: Maktabah al-Salafiyyah, 1961). 



Ahmad Ubaidillah Ma’sum Al Anwari & Jannah 

   
 Al-Qudwah  
Vol. 3, No. 2, 2025 Jurnal Studi Al-Qur’an dan Hadis 
 

138 

periwayatan hadis. Dalam hal ini, ahli hadis memiki konsep periwayatan yang dapat dilihat melalui 
sighat yang digunakan dalam periwayatan (tahammul wa al-ada’). Di antara sighat tahammul wa 
al-ada’ yang digunakan oleh para ulama’ hadis adalah; al-Sima’ min Lafdz al-Syaikh, al-Qira’ah, al-
Ijazah, al-Munawalah, al-I’lam, al-Washiyah; dan al-Wijadah.38  

Dari ketujuh sighat tersebut, mayoritas ahli hadis meyakini metode al-sima’ yang 
selanjutnya dinyatakan dalam bentuk shighat تعمس ينثدح , انثدح , , dan انربخأ  sebagai metode paling 
valid dalam periwayatan. Dalam hal ini, setidaknya terdapat dua alasan yang menjadikan metode 
ini menempati posisi tertingga. Alasan pertama merujuk pada konstruksi sosial masyarakat 
ketika itu yang menempatkan metode hafalan sebagai cara yang terbaik dalam menimba ilmu. 
Selain itu, kemampuan seseorang dalam menghafal menjadikannya terhormat, karena hafalan 
yang bersifat spontanitas lebih dihargai daripada hafalan melalui catatan. Meski demikian, para 
ulama’ membolehkan hafalan melalui catatan. Sementara itu, alasan kedua didasarkan pada 
legalitas Nabi saw terhadap metode ini, sebagaimana hadis yang diriwayatkan oleh Ibn Abbas.39 

 Hَِّا دِبْعَ نِبْ Hَِّا دِبْعَ نْعَ شِمَعْلأَْا نْعَ رٌيرِجَ انَـَثَّدحَ لاَاقَ ةَبَْـيشَ بيِأَ نُبْ نُامَثْعُوَ بٍرْحَ نُبْ يرُْهَزُ انَـَثَّدحَ
 مْكُنْمِ عُمَسْيُوَ نَوعُمَسْتَ مََّلسَوَ هِيْلَعَُ Hَّا ىَّلصَ Hَِّا لُوسُرَ لَاقَ :لَاقَ سٍاَّبعَ نِبْا نْعَ يرٍْبَجُ نِبْ دِيعِسَ نْعَ
 .)٣١٧٤ :دواد وبا هاور( .مْكُنْمِ عَسمَِ نَّْممِ عُمَسْيُوَ

Dalam ilmu hadis, terdapat beberapa metode periwayatan yang dikenal oleh para ulama. 
Pertama adalah al-sima’, yaitu metode menerima hadis dengan mendengar langsung dari guru 
(syaikh), baik melalui hafalan maupun catatan. Metode ini dianggap paling tinggi derajatnya oleh 
mayoritas ulama, dengan lafadz umum seperti sami’tu dan haddatsana. Kedua, al-qira’ah, yaitu 
ketika seorang murid membaca hadis di hadapan gurunya atau mendengarkan orang lain 
membacakannya di hadapan guru. Istilah ini juga dikenal sebagai ‘ardh dan diperdebatkan 
kedudukannya terhadap al-sima’. Lafadz yang digunakan antara lain qara’tu ‘ala fulan. 

Metode ketiga adalah al-ijazah, yakni pemberian izin oleh guru kepada murid untuk 
meriwayatkan hadis, baik dengan hafalan maupun tulisan. Ijazah bisa disertai munawalah 
(penyerahan fisik hadis) atau berdiri sendiri sebagai ijazah murni. Metode ini banyak digunakan 
di pesantren, meskipun umumnya terbatas pada amalan atau doa. Lafadz umum antara lain ajaza 
li dan akhbarana ijazatan. Keempat, al-munawalah, yaitu penyerahan riwayat hadis oleh guru 
kepada murid. Jika disertai ijazah, maka sah untuk meriwayatkan; jika tidak, maka tidak 
diperbolehkan menurut mayoritas ulama. Lafadz yang digunakan antara lain naawalani atau 
haddatsani munaawalah. 

Selanjutnya, metode kelima adalah al-kitabah, di mana guru menuliskan hadis dan 
memberikannya kepada murid. Kitabah terbagi dua: disertai ijazah (boleh) dan tidak disertai 
ijazah (diperselisihkan). Meskipun sering disamakan dengan munawalah, kitabah memiliki media 
tetap berupa tulisan. Lafadz umum seperti kataba ilayya atau akhbarani kitaabatan. Metode 
keenam adalah al-i’lam, yaitu guru hanya memberitahu bahwa hadis tersebut berasal darinya 
tanpa memberi izin meriwayatkan. Legalitas metode ini diperdebatkan; sebagian ulama 
menolaknya karena dianggap cacat dalam sanad, sementara lainnya membolehkan dengan 
berbagai pertimbangan. Lafadz yang digunakan misalnya ‘allamani syaikhi. 

 
38 Suryadi et al., Ilmu Sanad Hadis (Yogyakarta: Idea Press, 2017), 34–40. 
39 Sulaiman bin Asy‘ats al-Sijistaniy, Sunan Abi Daud (Beirut: Dar al-Fikr, 2003). 



Ahmad Ubaidillah Ma’sum Al Anwari & Jannah 

   
 Al-Qudwah  
Vol. 3, No. 2, 2025 Jurnal Studi Al-Qur’an dan Hadis 
 

139 

Ketujuh adalah al-washiyyah, yaitu metode periwayatan melalui wasiat, di mana guru 
mewariskan kitab hadis kepada murid sebelum wafat atau bepergian. Metode ini hampir serupa 
dengan al-i’lam dan umumnya tidak dibolehkan. Lafadz yang digunakan seperti awsani fulan atau 
haddatsani wasiyyah. Terakhir, al-wijadah, yaitu metode ketika seorang murid menemukan hadis 
tertulis dari gurunya tanpa pernah menerima secara langsung. Meskipun tergolong sanad 
munqathi’ (terputus), sebagian ulama membolehkannya jika ada kejelasan tentang penulis hadis 
tersebut dan lafadz yang menunjukkan asalnya, seperti wajadtu bi khatti fulan. 

Penjelasan di atas jelas mengisyaratkan adanya konsep dan metode yang ditopang oleh 
akal manusia, sehingga hal ini berkaitan dengan konsep bayânî dan juga burhânî. Kedua konsep 
ini mensyaratkan pertemuan secara langsung yang bisa dianalisis oleh akal, didukung oleh teori 
yang relevan, dan dibuktikan oleh data. Sementara itu, kaum sufi lebih banyak melakukan 
kontemplasi spiritual dalam mendapatkan pengetahuan secara umum, dan dalam konteks 
periwayatan secara khusus. Periwayatan melalui liqâ’ al-nabi dan thariq al-kasyf yang dilakukan 
oleh ahli sufi tidak memerlukan sighat periwayatan, karena periwayatannya dilakukan secara 
langsung kepada rasulullah melalui dimensi lain (batin), atau dikenal juga dengan metode ‘irfânî. 
Dari sisi metodologis, cukup sulit untuk membuktikan kebenaran dari metode ini, sehingga 
metode ini banyak ditolak oleh ulama’ jika digunakan sebagai basis metode periwayatan hadis. 

Cukup banyak tokoh yang mengklaim bertemu dengan nabi setelah beliau wafat, di 
antaranya adalah; Ahmad ibn Muhammad ibn Mukhtar al-Tijani, Abu Hasan al-Syadzili, Ibn ‘Arabi, 
Muhammad al-Suhaimi,40 Abd al-Rahim al-Qunawi, Abu al-Madyan al-Maghribi, Abu Sa’ud ibn 
Abi al-‘Asha’ir, Ibrahim al-Dasuqi, Abu al-Abbas al-Mursi, Ibrahim al-Matbuli, Jalaluddin al-
Suyuthi, Musa al-Zawawi dan beberapa tokoh sufi lainnya.41 Hanya saja, tidak semua tokoh di 
atas mengakui eksistensi liqâ’ dan kasyf sebagai sebuah metode periwayatan, seperti Muhammad 
al-Suhaimi yang hanya mengaku mendapatkan wirid dari nabi. Tokoh yang secara terang-
terangan mengatakan bahwasanya liqâ’ maupun kasyf bisa digunakan untuk periwayatan adalah 
Ibn ‘Arabi melalui kitab Fushuh al-Hikam karyanya. 

Kudhori sebagaimana mengutip pendapat Muhammad Yusuf Ibn Ismail al-Nabhani yang 
mengatakan bahwasanya Ibn ‘Arabi pernah bertemu dengan nabi secara langsung untuk 
mengkonfirmasi (tashih) beberapa hadis yang didha’ifkan oleh para huffadz (ahli hadis).42 Berbeda 
dengan Ibn ‘Arabi, Abu al-Hasan al-Syadzili bertemu dengan nabi untuk menanyakan hadis yang 
dimuat di dalam Shahih ibn Hibban dengan hadis yang masyhur, terhadap lafadz yang digunakan. 
Kemudian nabi menjawab bahsanya kedua riwayat tersebut benar, di mana nabi pernah 
mengucapkannya dua kali. Selain itu, terhadap riwayat yang oleh ahli hadis tidak dianggap sebagai 
hadis, namun dianggap hadis oleh ahli sufi. 

  .متيدتها متيدتقا مهيk ,موجنلاك بياحصأ
Sebagaimana yang telah disinggung di atas, terkait implikasi yang muncul jika metode ahli 

sufi diakui sebagai metode yang sah, maka metodologi yang dibangun oleh para sufi tentu akan 
merusak epistemologi keilmuan. Argumentasi ini muncul karena tidak adanya alat ukur yang 
baku untuk menguji kebenaran objek kajian dan menjadikan usaha para ulama’ dalam 
menghimpun hadis dan menyusun metodologi autentisitas hadis menjadi sia-sia. Hanya saja, bagi 

 
40 Sya’roni, Otentisitas Hadis Menurut Ahli Hadis Dan Kaum Sufi, 2008, 73–86. 
41 Kudhori, ‘Metode Kasyf Dalam Penilaian Hadis: Studi Tashih Hadis Di Kalangan Kaum Sufi’, 34. 
42 Kudhori, 36. 



Ahmad Ubaidillah Ma’sum Al Anwari & Jannah 

   
 Al-Qudwah  
Vol. 3, No. 2, 2025 Jurnal Studi Al-Qur’an dan Hadis 
 

140 

orang-orang yang menolak liqâ’ al-nabi dan thariq al-kasyf, mereka juga salah, karena menolak 
kemungkinan seseorang dalam bertemu dengan nabi yang oleh nabi sendiri pun dijelaskan di 
dalam hadisnya. Sebagai jalan tengah, penulis menganggap bahwasanya metodologi ahli sufi harus 
didukung oleh sistem yang berfungsi untuk mengukur sejauh mana maqamat yang telah dilewati 
para salik dalam menuju tingkatan yang dipercaya bisa menerima hadis dari nabi secara langsung, 
sehingga tidak terlalu jauh dari metodologi ahli hadis dalam kajian autentisitas hadis. 

Kedua, hal-hal yang berkaitan dengan periwayat hadis (sanad). Poin ini membicarakan 
pribadi seorang dan dikenal dengan konsep ‘adalah al-rawi dan dhabt al-rawi. ‘Adalah al-rawi adalah 
hal-hal yang berkaitan dengan akhlak periwayat, seperti istiqamah dalam beragama, akhlak baik, 
tidak fasiq, dan senantiasa menjaga muru’ah. Sedangkan dhabt al-rawi berkaitan dengan 
kemampuan intelektual dalam menghafal dan memahami hadis. Sedangkan di kalangan ahli sufi, 
terdapat istilah kesalehan tinggi yang dijadikan syarat bagi seorang sufi untuk dapat menerima 
hadis. Sebagaimana yang berkembang, bahwa seorang sufi biasa dikenal sebagai ahli ibadah (‘abid), 
ahli zuhud (zuhhad), dan lain sebagainya. Hanya saja, seorang yang ‘abid maupun zuhhad belum 
tentu seorang sufi, tetapi seorang sufi sudah pasti seorang ‘abid dan zuhhad. 

Dalam studi periwayatan hadis, kecacatan pada satu jalur transmisi tidak serta-merta 
merusak validitas jalur lain yang terdiri dari perawi-perawi yang kredibel. Cacat tersebut hanya 
berdampak pada jalur yang bersangkutan dan tidak menurunkan integritas jalur periwayatan 
lainnya. Oleh karena itu, penting bagi seorang penerima hadis untuk secara kritis mengevaluasi 
kredibilitas para perawi dalam setiap jalur periwayatan agar dapat memastikan keabsahan hadis 
yang diterima dan menghindari penerimaan terhadap hadis yang dipandang problematik. Istilah 
‘adalah al-rawi dan dhabt al-rawi tidak dikenal di kalangan sufi, kecuali sufi tersebut juga 
merupakan pengkaji hadis. Sedangkan bagi sufi secara umum, hal-hal yang berkaitan dengan diri 
periwayat sebagaimana ‘adalah al-rawi dan dhabt al-rawi menjadi tidak penting. Hanya saja, dikenal 
istilah kesalehan tinggi yang menjadi syarat dari seseorang yang mengklaim mendapatkan hadis 
dari nabi.43 

Konsep kesalehan tingkat tinggi dalam tradisi Islam merujuk pada pribadi yang menjunjung 
tinggi akhlak mulia dan menjauhi perilaku yang bertentangan dengan nilai-nilai ajaran Islam, 
termasuk perbuatan dusta. Dalam konteks tasawuf, pencapaian tingkat kesalehan semacam ini 
menuntut seorang sufi untuk menempuh tahapan-tahapan spiritual (maqāmāt) dan melakukan 
usaha sungguh-sungguh dalam melepaskan diri dari ketergantungan terhadap aspek duniawi. 
Kepercayaan kalangan sufi terhadap kehidupan Nabi Muhammad setelah wafat—sebagaimana 
didasarkan pada sejumlah riwayat hadis—menjadi dasar bagi keyakinan mereka atas 
kemungkinan perjumpaan rohaniah dengan Nabi bagi individu yang mencapai tingkat kesalehan 
yang tinggi. Nabi sendiri diyakini memiliki dua dimensi kehidupan -bahkan ketika pribadinya 
sendiri masih hidup-, yaitu dimensi dhahir dan dimensi batin. Hal ini sebagaimana yang terjadi 
ketika nabi berkata kepada Umar Ibn Khattab dan Ali Ibn Abi Thalib agar meminta do’a kepada 
Uwais al-Qarni ketika keduanya bertemu dengannya. Sedangkan untuk kasyf, bisa dilihat pada 
saat peristiwa Umar Ibn al-Khattab yang memberikan peringatan kepada pasukannya untuk 
mundur.  

Menurut Usman Sya’roni, metode liqâ’ dan kasyf yang dipakai oleh ahli sufi bisa dibenarkan, 
karena berdasar pada hadis nabi. Menurutnya, jika hadis yang berkenaan dengan selain mimpi 

 
43 Sya’roni, Otentisitas Hadis Menurut Ahli Hadis Dan Kaum Sufi, 2008, 50. 



Ahmad Ubaidillah Ma’sum Al Anwari & Jannah 

   
 Al-Qudwah  
Vol. 3, No. 2, 2025 Jurnal Studi Al-Qur’an dan Hadis 
 

141 

bisa dibenarkan, maka hadis terkait mimpi dan kasyf pun bisa dibenarkan. Karena hadis tentang 
mimpi sendiri datangnya dari Nabi saw, dan nabi tidak mungkin berbohong.44 Sedangkan kasyf 
telah disinggung di dalam al-Qur’an surat Qaf ayat 22, surat al-Naml ayat 62, dan surat al-
Dukhan ayat 12. Tetapi, dengan tidak adanya parameter untuk menguji kebenaran metode ini, 
maka cukup sulit untuk memberikan legalitas dari kedua metode ini. Sehingga menurut ahli 
hadis, orang-orang sufi adalah golongan tasahhul, yang seringkali menggampangkan periwayatan. 

Hubungan antara ‘Adalah al-rawi-dhabt al-rawi dan kesalehan tinggi sebenarnya bisa 
dianalisis secara lahiriyah. Tetapi untuk mencapai tingkatan ‘adil-dhabt dan kesalehan tinggi, 
terdapat perbedaan terkait upaya yang ditempuh. Jika untuk sampai pada ‘adil-dhabt harus 
mengasah kemampuan lahir, yakni dengan memperbaiki akhlak muru’ah dan kecerdasan, maka 
kesalehan tinggi bisa diperoleh melalui jalah mujahadah dan riyadhah. Keduanya ini merupakan 
jalan untuk mengasah kemampuan batiniyah, yakni dengan cara menghilangkan kecondongan 
pada dunia, menyucikan jiwa, dan memenuhi hati dengan aspek-aspek ilahiyah. Dengan demikian, 
maka mata hati akan lebih terasah dan mampu menyingkap tabir yang melingkupi hati manusia.  

Ketiga, hal-hal yang berkaitan dengan matan. Matan adalah materi atau isi berita hadis yang 
datang dari Nabi Muhammad saw. Bisa dbilang bahwasanya matan adalah informasi utama yang 
berisi tuntunan bagi umat Islam. Ahli hadis dalam melakukan analisis autentisitas hadis berdasar 
pada data dan premis yang muncul dari waktu ke waktu bersamaan dengan periwayat. Untuk 
memastikan kebenaran sebuah berita, maka bisa dilakukan dengan cara mengkaji pembawa 
berita (rawi), sehingga dikenal dengan istilah naqd al-rawi. Sedangkan analisis matan dikenal 
dengan istilah naqd al-matan. Dalam melakukan kajian matan, aspek utama yang harus dipastikan 
dari isi berita tersebut adalah tidak bertentangan dengan al-Qur’an maupun hadis lain yang 
memiliki derajat shahih. 

Selain itu, kritik matan juga berfungsi untuk memisahkan antara teks hadis dengan teks di 
luar hadis yang muncul dari pemaknaan periwayat. Terkadang, periwayat menambahkan 
beberapa redaksi lain untuk memahamkan audiens yang mendengar, sehingga seringkali 
tercampur antara redaksi hadis dan redaksi di luar hadis. Di sisi lain, periwayatan melalui makna 
juga turut mempengaruhi kajian ini, di mana redaksi matan seringkali terbolak balik antara yang 
awal dan yang akhir. Berbeda dengan ahli hadis yang memiliki konsep telaah autentisitas matan, 
ahli sufi menganggap bahwasanya hadis adalah teks suci, sehingga isi dari hadis tersebut bisa 
langsung diterima tanpa melalui kajian mendalam untuk memastikan autentisitasnya.  

Pada akhirnya, tataran metodologi keabsahan metodologi menjadi perhatian besar. Jika 
metode ahli sufi diakui sebagai metode yang sah, maka akan hal ini akan berimpliasi pada banyak 
hal. Pertama, jumlah hadis nabi akan terus bertambah, seiring dengan banyaknya ahli sufi yang 
mengaku bertemu dan menerima hadis dari nabi. Kedua, muncul banyak orang yang secara 
semena-mena mengaku menerima hadis dari nabi saw dan akan berakibat pada munculnya 
banyak hadis palsu. Ketiga, kriteria autentisitas hadis yang dirumuskan ahli hadis tidak berlaku 
lagi, karena kedua metode tersebut tidak membutuhkan kriteria periwayatan sebagaimana yang 
dirumuskan oleh ahli hadis. Keempat, kitab-kitab standart hadis tidak lagi berfungsi, karena 
patokan autentisitas hadis didasarkan pada metode liqa al-nabi dan kasyf. Dan kelima, bangunan 
epistemologi ilmu hadis akan runtuh, bangunan ‘ulumul hadis beserta cabang-cabang keilmuannya 
diabaikan. 

 
44 Sya’roni, Otentisitas Hadis Menurut Ahli Hadis Dan Kaum Sufi, 2008. 



Ahmad Ubaidillah Ma’sum Al Anwari & Jannah 

   
 Al-Qudwah  
Vol. 3, No. 2, 2025 Jurnal Studi Al-Qur’an dan Hadis 
 

142 

Perbedaan ini akan berlangsung secara terus menerus. Untuk itu, penulis berpandangan 
bahwasanya butuh aspek-aspek yang menjembatani metodologi kedua kelompok ini. Aspek-
aspek ini dapat dinyatakan dengan di luar periwayatan secara spiritual, maka seseorang harus 
memiliki pemahaman yang benar tentang hadis dan ‘ulumul hadis. Selain itu, seseorang harus 
memiliki perbendaharaan yang banyak atas hadis-hadis nabi. Dengan demikian, hadis yang 
diterima melalui liqâ’ al-nabi dan kasyf dapat dikomparasikan dengan hadis-hadis yang ada di 
dalam kitab-kitab hadis standar yang telah disepakati, juga dianalisis melalui metode telaah hadis 
secara lahiriyah (melalui metodologi ahli hadis). Oleh karenanya, akan didapatkan kesesuaian 
antara hadis-hadis yang diterima oleh ahli hadis dan ahli sufi. Dengan demikian, periwayatan 
secara spiritual harus dipahami sebagai penguat atau rasa dari hadis-hadis yang ada dan telah 
dibukukan. 

Analisis Konsep Periwayatan dan Kajian Autentisitas Hadis menurut al-Ghazali 
Ahli Hadis maupun Ahli Sufi sebenarnya memiliki komitmen yang sama dalam menjaga 
autentisitas sebuah hadis melalui serangkaian metodologi yang digunakan. Hanya saja, basis 
metodologi yang digunakan berbeda dari prinsip dasarnya, sehingga wajar terjadi perbedaan 
dalam proses analisis dan uji autentsitas. Dalam hal hadis, mungkin bisa dibilang ini wilayah ahli 
hadis, sehingga mereka dianggap memiliki otoritas penuh dalam merumuskan standart 
metodologi yang digunakan dalam melakukan telaah hadis. Akan tetapi, diskurusus keilmuan 
tidak bisa dihindarkan. Sehingga akan selalu muncul khilafiyah di kalangan ulama’. Di lain sisi, yang 
perlu dicermati, ahli sufi bukanlah golongan ingkar al-sunnah yang menolak eksistensi hadis 
sebagai sumber ajaran Islam. Oleh karenanya, perlu kebijaksanaan dalam merespon perbedaan 
di antara ahli hadis dan ahli sufi kaitannya dengan hadis. 

Di awal telah disinggung tentang kemungkinan al-Ghazali sebagai pribadi yang memiliki 
perhatian besar terhadap periwayatan hadis, sebagaimana anjuran dari Junaid al-Baghdadi. 
Pemikiran al-Ghazali sendiri telah mengalami perkembangan semasa hidupnya yang salah satunya 
dipengaruhi oleh kegoncangan batin, sehingga sangat sulit mengetahui corak pemikirannya, 
seperti yang terlihat dari sikapnya terhadap para filosof dan aliran-aliran aqidah di masanya Hal 
ini sebagaimana yang dikatakan oleh Ahmad Hanafi sebagainama dikutip oleh Mansur Thoha 
Abdullah.45  

Untuk melihat pemikiran al-Ghazali dalam bidang hadis, maka hal ini tidak lepas dari kitab 
al-Mankhul min Ta’liqat al-Ushul, al-Mustashfa min ‘Ilm al-Ushul, dan Ihya’ Ulumuddin. Jika 
dihubungkan dengan pembagian pembagian ‘ulumul hadits oleh Sayyid Muhammad ke dalam tiga 
cabang, yakni ilmu riwayah, dirayah dan ma’ani al-hadits, maka akan terlihat kapasitas al-Ghazali 
dalam ketiga cabang keilmuan ini. Kitab Ihya’ adalah representasi dari ilmu riwayah al-hadits, 
sedangkan kitab al-Mankhul dan al-Mustashfa adalah representasi ilmu dirayah al-hadits. Untuk 
cabang ketiga, yakni dirasat ma’ani al-hadits, bisa dilihat dari kapasitas al-Ghazali sebagai seorang 
faqih, ushully, akhlaqy dan lain sebagainya. 

Dalam tataran ilmu riwayah, al-Ghazali membaginya ke dalam tiga jenis. Pertama, al-Iqtishar. 
Pada tingkatan ini, seseorang cukup mendapatkan hadis melalui Shahih Bukhari dan Shahih Muslim 
dengan men-tashhih-kan naskah pada ahli ilmu matan. Mereka tidak wajib menghafalkan nama-
nama periwayat, dan cukup berpegang pada apa yang dibawa oleh para ulama’ sebelumnya dan 

 
45 Mansur Thoha Abdullah, Kritik Metodologi Hadis: Tinjauan Atas Kontroversi Pemikiran Al-Ghazali (Yogyakarta: 

Pustaka Rihlah, 2003), 28. 



Ahmad Ubaidillah Ma’sum Al Anwari & Jannah 

   
 Al-Qudwah  
Vol. 3, No. 2, 2025 Jurnal Studi Al-Qur’an dan Hadis 
 

143 

hendaknya berpegang tehuh pada kitab-kitab mereka. Kedua, al-Iqtishad. Pada tingkatan ini, 
seseorang seseorang hanya perlu menyandarkan periwayan yang ada di kitab-kitab musnad yang 
shahih kepada kitab Shahih Bukhari dan Shahih Muslim. Ketiga, al-Istiqsha’. Pada tingkatan ini, 
seseorang perlu meneliti periwayatan pada tataran hadis dha’if, kuat, shahih, dan saqim dengan 
disertai pemahaman atas jalur periwayatan, keadaan periwayat, nama-nama periwayat, dan sifat-
sifat para periwayat. 

Di dalam kitab al-Mustashfa, al-Ghazali berpandangan bahwasanya hadis adalah dalil atas 
kebenaran mu’jizat dan perintah Allah yang harus diikuti. Hal ini dikarenakan apa yang 
disampaikan oleh nabi bukan bersumber dari hawa nafsu, melainkan bersumber dari wahyu. 
Lebih lanjut, ia menjaskan bahwasanya sebagian wahyu ada yang dibacakan langsung kepada nabi 
(yutla) yang kemudian disebut dengan al-Qur’an, dan sebagian lagi tidak dibacakan secara 
langsung kepada nabi (la yutla), yang kemudian disebut dengan sunnah. Untuk itu, hadis adalah 
hujjah bagi orang-orang yang mendengarnya, sehingga seseorang tidak akan sampai pada hadis 
nabi kecuali melalui perkataan periwayat (mukhbir).46 Sedangkan kitab al-Mankhul memuat 
pembahasan tentang kitab al-akhbar yang terdiri beberapa pembahasan, seperti khabar mutawatir, 
khabar ahad, jarh wa ta’dil, dan lain sebagainya.47 

Untuk bisa sampai pada sabda nabi, seseorang bisa melaluinya lewat dua jalan, yaitu melalui 
jalan tawatur dan jalur ahad (hadis ahad). Untuk itu, menurut al-Ghazali, hadis terbagi menjadi 
dua, yaitu hadis mutawatir dan hadis ahad.48 Tentang hadis mutawatir, al-Ghazali mensyaratkan 
dua hal untuk bisa memastikan kebenarannya, yaitu; pertama, ketika orang-orang yang 
mendengar kebenaran hadis tersebut tidak sepakat untuk berdusta, tetapi membenarkan hadis 
yang didengarnya, walaupun mereka berbeda keadaan dan tujuan; dan kedua, mereka sepakat 
menerima hadis tersebut sebagai suatu fakta.49 Bagi al-Ghazali, untuk menentukan derajat 
mutawatir bagi suatu hadis, maka disyaratkan empat hal. 

Empat syarat tersebut adalah; pertama, para periwayat mengabarkan hadis berdasarkan 
‘ilmu (pengetahuan), bukan zhanni (dugaan); kedua, pengetahuan para periwayat tentang hadis 
berdasar pada pengetahuan dharuri (empirik); ketiga, sifat dan jumlah periwayatnya harus sama 
di setiap tingkatannya; dan keempat, jumlah orang yang menyampaikan hadis tersebut harus 
termasuk ke dalam kategori sempurna.50 Sedangkan hadis ahad dalam pengertian al-Ghazali 
adalah hadis yang tidak mencapai batas mutawatir yang dapat memberikan faidah suatu ilmu. 
Dengan demikian, periwayatan hadis yang dinukilkan oleh lima atau enam periwayat, misalnya, 
maka hadis tersebut termasuk ke dalam kategori hadis ahad, bukan hadis muawatir.  

Menurut al-Ghazali, hadis ahad tidak bisa digunakan untuk mencapai sebuah ilmu, kecuali 
hadis tersebut diketahui secara pasti diketahui berasal dari Nabi saw. Hanya saja, ketika hadis 
ahad dianggap berfaidah untuk ilmu, maka barangkali yang dimaksudkan adalah ilmu pengetahuan 
yang diamalkan, karena prasangka (zhanni) juga bisa dinamakan dengan ilmu pengetahuan.51 
Lebih lanjut, menurut Mansur, klasifikasi hadis yang disusun oleh al-Ghazali bisa dipetakan 
menjadi tiga pembagian besar; pertama, hadis yang harus diterima kebenarannya ( ھقیدصت بجی ام ); 

 
46 Abu Hamid al-Ghazali, Al-Mustashfa Min ’Ilm al-Ushul, n.d., 120. 
47 Muhammad Ardiansyah, Otoritas Imam Al-Ghazali Dalam Ilmu Hadits (Satu Tinjauan Yang Adil), 2nd ed. 

(Depok: Penerbit Yayasan Pendidikan Islam al-Taqwa, 2020), 82. 
48 Abu Hamid al-Ghazali, Al-Mustashfa Min ’Ilm al-Ushul, n.d., 120. 
49 al-Ghazali, 134. 
50 al-Ghazali, 138–140. 
51 Abdullah, Kritik Metodologi Hadis: Tinjauan Atas Kontroversi Pemikiran Al-Ghazali, 68. 



Ahmad Ubaidillah Ma’sum Al Anwari & Jannah 

   
 Al-Qudwah  
Vol. 3, No. 2, 2025 Jurnal Studi Al-Qur’an dan Hadis 
 

144 

kedua, hadis yang wajib ditolak atau didustakan ( ھبیذكت بجی ام ); dan ketiga, hadis yang harus 
diperlakukan secara netral ( ھفقوت بجی ام ).52  

Di dalam pendahuluannya, al-Ghazali menjelaskan beberapa sighat yang digunakan dalam 
periwayatan, khususnya periwayatan yang terjadi di masa sahabat. Lafadz-lafadz yang digunakan 
oleh shahabat dalam menerima hadis dari Rasulullah saw yang terbagi menjadi lima tingkatan, 
yaitu;  

Pertama, Tingkatan pertama atau yang paling kuat. Pada tingkatan ini, seorang shahabat 
akan meriwayatkan hadis dengan sighat تعمس ينربخأ , ينثدح , , atau lafadz ينھفش . Kedua, Tingakatan 
yang dianggap tidak nash sharih. Sighat yang digunakan berupa الله لوسر لاق ربخأ , , atau lafadz ثدح . 
Ketika seorang shahabat meriwayatkan hadis menggunakan lafadz ini, maka tingkat akurasinya 
masih perlu dipertanyakan. Hal ini dikarenakan adanya kemungkinan periwayatan di antara 
sahabat, di mana seorang sahabat tidak mengetahui secara langsung ketika hadis itu muncul, dan 
ia hanya mendengar dari apa yang disampaikan sahabat lain yang mengetahui periwayatan secara 
langsung. Ketiga, Tingkatan ketika shighat yang digunakan adalah الله لوسر رمأ , atau lafadz لوسر ىھن 
 Periwayatan ini mengandung dua makna, yaitu ketika seorang sahabat mendengar secara .الله
langsung perintah atau larangan yang disampaikan oleh nabi, dan makna kedua adalah ketika 
seorang sahabat memandang lafadz perintah tersebut bukan bermakna perintah. Karena suatu 
perintah Nabi saw baru bisa dipahami sebagai perintah ketika sahabat lain yang menerima 
riwayat dari sahabat yang bersangkutan dengan munculnya hadis memahami memahami 
kebenarannya, dan sahabat yang bersangkutan dengan munculnya hadis benar-benar 
melaksanakannya. Keempat, tingkatan ketika shighat yang digunakan adalah انرمأ  atau lafadz انیھن . 
Lafadz-lafadz ini selain memiliki kemungkinan seperti tingkatan ketiga, juga memiliki 
kemungkinkan sumber dari perintah tersebut. Apakah perintah tersebut dari Nabi saw, atau 
dari selain nabi, seperti dari pemimpin atau dari ulama’.Untuk itu, hadis yang diriwayatkan 
melalui lafadz ini tidak tidak bisa dijadikan hujjah. Hanya saja, mayoritas ulama’ berpendapat 
bahwasanya periwayatan melalui lafadz ini bisa dijadikan hujjah ketika perintah tersebut benar-
benar bersumber dari Allah Swt dan Nabi saw, dan Kelima, tingkatan ketika shighat yang 
digunakan berupapa lafadz نولعفی وناك . Ketika periwayatan ini disandarkan pada masa nabi, maka 
hal ini bisa dijadikan dalil untuk mengamalkannya. Sebagaimana ketika nabi mengetahui sesuatu, 
kemudian beliau hanya diam, maka hal itu menunjukkan suatu kebolehan.53 

Penjelasan sighat periwayatan yang disampaikan oleh al-Ghazali mengindikasikan alasan 
munculnya pembagian status hadis mulai dari akar pertama munculnya hadis, yakni ketika masa 
sahabat. Hanya saja, kajian atas hadis memang baru muncul pasca terjadinya fitnah dengan 
munculnya kesadaran dan usaha para ulama’ setelah generasi sahabat dalam mencari dan 
membukukan hadis. Jika dilihat dari masa hidup, al-Ghazali hidup pada tahapan keempat dalam 
perkembangan ilmu hadis. Tahapan ini menurut Nuruddin ‘Itr dimulai dari pertengahan abad 
keempat dan berakhir pada awal abad ketujuh dan berfokus pada penyusunan kitab-kitab induk 
ilmu hadis dan penyebarannya. Dengan demikian, corak pemikiran dalam menentukan kaidah 
kesahihan hadis pada masa ini cukup kuat, termasuk pemikiran al-Ghazali dalam menentukan 
autentisitas sebuah hadis. 

 

 
52 Abdullah, 68–70. 
53 al-Ghazali, Al-Mustashfa Min ’Ilm al-Ushul, 121–130. 



Ahmad Ubaidillah Ma’sum Al Anwari & Jannah 

   
 Al-Qudwah  
Vol. 3, No. 2, 2025 Jurnal Studi Al-Qur’an dan Hadis 
 

145 

Pada masa ini, muncul beberapa tokoh terkemuka yang mampu menyusun kitab induk 
ilmu hadis, seperti al-Hakim al-Naisabury dengan kitabnya Ma’rifah al-Ulum al-Hadits, Abu 
Nu’aim al-Ashfahani dengan kitabnya al-Mustakhraj, al-Miyanji Abu Hafzh Umar ibn Abdul Majid 
dengan kitabnya Ma La Yasa’u al-Muhaddits Jahluhu,54 termasuk ke dalam masa ini adalah al-
Ghazali melalui kitab al-Mankhul dan al-Mustashfa. Dengan demikian, pada masa ini, seseorang 
masih bebas merumuskan berbagai metodologi yang berfungsi untuk menentukan autentisitas 
sebuah hadis. Sehingga menurut penulis, kritik yang dialamatkan kepada al-Ghazali tentang hadis-
hadis Ihya’ terjadi setelah periode al-Ghazali, atau setelah wafatnya al-Ghazali. Lebih tepatnya 
setelah penyusunan kitab ilmu hadis menjadi sempurna dan banyak dijadikan acuan dalam 
melakukan kajian autentisitas hadis. 

Ihya’ Ulumuddin yang oleh sebagian orang dianggap memuat banyak hadis palsu ternyata 
oleh al-Ghazali telah diberikan disclaimer. Hal ini berkaitan dengan sikap seorang pengkaji hadis, 
yang terbagi ke dalam tiga jenis. Pertama, al-Iqtishar. Pada tingkatan ini, seseorang cukup 
mendapatkan hadis melalui Shahih Bukhari dan Shahih Muslim dengan men-tashhih-kan naskah 
pada ahli ilmu matan. Mereka tidak wajib menghafalkan nama-nama periwayat, dan cukup 
berpegang pada apa yang dibawa oleh para ulama’ sebelumnya dan hendaknya berpegang tehuh 
pada kitab-kitab mereka. Kedua, al-Iqtishad. Pada tingkatan ini, seseorang hanya perlu 
menyandarkan periwayan yang ada di kitab-kitab musnad yang shahih kepada kitab Shahih Bukhari 
dan Shahih Muslim. Ketiga, al-Istiqsha’. Pada tingkatan ini, seseorang perlu meneliti periwayatan 
pada tataran hadis dha’if, kuat, shahih, dan saqim dengan disertai pemahaman atas jalur 
periwayatan, keadaan periwayat, nama-nama periwayat, dan sifat-sifat para periwayat. 

Di sisi lain, kitab al-mankhul yang disusun ketika al-Ghazali masih belajar kepada Imam al-
Juwaini sebagaimana pendapat al-Subki,55 menjadi landasan utama al-Ghazali dalam mengutip 
hadis. Walaupun kenyataanya kitab Ihya’ mendapat banyak kritikan dengan munculnya banyak 
hadis palsu, tetapi al-Ghazali dalam megutip hadis-hadisnya tidak secara serampangan. Sehingga 
memang terdapat perbedaan pandangan dalam hal metodologi ulumul hadis antara al-Ghazali 
dan ahli hadis. Untuk itu, perbedaan ini tidak dapat dihindarkan. Sehingga kesimpulan dari 
perbedaan mengarah pada agree to disagree. Di sisi yang lain, jika Ihya’ Ulumuddin karya al-
Ghazali dianggap mengandung banyak hadis-hadis maudhu’, maka hal ini menandakan ketidak 
sempurnaan al-Ghazali sebagai manusia biasa. Tetapi jika Ihya’ dianggap sebagai sebuah 
kebenaran (dalam hal hadis), maka ini berdasarkan metode yang dikembangkan al-Ghazali dalam 
memahami hadis nabi.  

Hal-hal yang disampaikan oleh al-Ghazali berkenaan dengan model pengutipan dan jenis-
jenis hadis yang ada di dalam Ihya’ akan sedikit banyak menjawab berbagai statement tentang 
perilaku al-Ghazali yang dianggap tasahhul dalam hal hadis. Melihat problematika yang ada, maka 
pandangan ahli hadis maupun ahli sufi tampak kurang relevan dengan realitas yang terjadi. 
Artinya, metodologi yang digunakan oleh ahli hadis maupun ahli sufi tidak digunakan oleh al-
Ghazali. Sehingga perdebatan yang terjadi di antara hali hadis dan ahli sufi berkaitan dengan 
status hadis di dalam Ihya’ hanya berlaku di kalangan keduanya. Hanya saja, berbekal metodologi 
yang dikembangkan oleh kedua kelompok tersebut akan memberikan sudut pandang yang 
beragam dalam merespon problematika yang ada. 

 
54 Nuruddin ’Itr, ’Ulumul Hadis (Bandung: Rosdakarya, 2017), 55–56. 
55 Al-Sayyid Muhammad Aqil ibn ’Ali al-Mahdali, Al-Imam al-Ghazali Wa ’Ilm al-Hadits (Kairo: Dar al-Hadits, 

1998), 15. 



Ahmad Ubaidillah Ma’sum Al Anwari & Jannah 

   
 Al-Qudwah  
Vol. 3, No. 2, 2025 Jurnal Studi Al-Qur’an dan Hadis 
 

146 

Problematika yang ada bisa dianalisis menggunakan tiga sudut pandang. Pertama, ahli hadis 
yang menganggap bahwasanya hadis-hadis di dalam Ihya’ adalah hadis problematik, karena tidak 
didasarkan pada sanad yang jelas. Dengan demikian, akan memunculkan pandangan buruk atas 
hadis-hadis tersebut yang cenderung ditolaknya hadis-hadis di dalam Ihya’. Kedua, pandangan ahli 
sufi yang menganggap bahwasanya hadis-hadis di dalam Ihya’ adalah hadis shahih. Karena al-
Ghazali dan hadis-hadis yang dikutipnya memenuhi standart autentisitas menurut ahli sufi. Ketiga, 
konsep ilmu hadis yang disampaikan oleh al-Ghazali di dalam Ihya’ dan beberapa kitab lainnya 
yang menjelaskan sikap seorang pengkaji hadis. Dengan konsep yang dikembangkan al-Ghazali, 
maka jelas hadis-hadisnya shahih. 

 
Simpulan 
Penelitian ini menemukan bahwa konstruksi kesahihan hadis dalam pandangan Abu Hamid al-
Ghazali tidak sepenuhnya tunduk pada pendekatan formalistik sebagaimana dikembangkan oleh 
para ahli hadis, tetapi juga membuka ruang bagi pendekatan spiritual dan epistemologi alternatif 
yang dikenal dalam tradisi tasawuf. Melalui integrasi paradigma bayani, burhani, dan irfani yang 
diperkenalkan oleh Abid al-Jabiri, al-Ghazali secara implisit menggabungkan tiga pendekatan 
epistemologis dalam memahami dan menilai hadis: nalar tekstual, logika rasional, dan intuisi 
spiritual. Ketiga pendekatan ini tidak hanya mencerminkan sintesis metodologis al-Ghazali, 
tetapi juga menunjukkan sikap akomodatifnya terhadap perbedaan metodologi antara ahli hadis 
dan kaum sufi. Dalam hal periwayatan, al-Ghazali tetap menekankan pentingnya sanad dan 
validitas perawi sebagaimana lazimnya disiplin ulumul hadis, namun pada saat yang sama juga 
memberikan tempat pada metode-metode non-konvensional seperti liqā’ al-nabi (perjumpaan 
ruhani dengan Nabi) dan kasyf (penyingkapan batin) sebagai jalur pengetahuan yang sahih, selama 
tidak bertentangan dengan prinsip-prinsip syariat. Hal ini menjadikan posisi al-Ghazali unik, 
karena tidak mengabaikan kaidah objektif keilmuan hadis, namun juga tidak menutup 
kemungkinan masuknya pengalaman spiritual sebagai medium perolehan hadis. 

Dalam paradigma bayani dan burhani, al-Ghazali terlihat menjaga disiplin sanad melalui 
kerangka ‘adālah al-rāwī dan ḍabṭ al-rāwī sebagai syarat integritas perawi. Sementara dalam 
paradigma irfani, al-Ghazali—meski tidak secara eksplisit menyebut istilah tersebut—terlihat 
menerima validitas intuisi dan pengalaman batin melalui hati yang bersih dan telah melalui proses 
penyucian spiritual. Ia tidak serta-merta menolak hadis-hadis yang disampaikan melalui mimpi 
atau ilham, selama substansinya tidak menyelisihi al-Qur’an dan hadis-hadis sahih yang lain. 
Dengan demikian, konstruksi kesahihan hadis dalam pandangan al-Ghazali bukanlah bentuk 
pemutusan dari metodologi klasik ulumul hadis, melainkan ekspansi epistemologis yang 
berupaya menjembatani dunia zahir dan batin, serta memperluas horizon validitas hadis dengan 
tetap menjaga integritas sumber ajaran Islam. Penelitian ini menegaskan pentingnya membaca 
ulang tradisi hadis melalui pendekatan multidisipliner agar tetap relevan dalam merespons 
kompleksitas pengalaman keagamaan umat Islam modern. 
 

Daftar Pustaka 
 
Abdullah, Mansur Thoha. Kritik Metodologi Hadis: Tinjauan Atas Kontroversi Pemikiran Al-Ghazali. 

Yogyakarta: Pustaka Rihlah, 2003. 



Ahmad Ubaidillah Ma’sum Al Anwari & Jannah 

   
 Al-Qudwah  
Vol. 3, No. 2, 2025 Jurnal Studi Al-Qur’an dan Hadis 
 

147 

Agussalim, and Maulaya Adrikna. ‘Makkiyyah Dan Madaniyyah: Telaah Mengenai Pergeseran 
Realitas Dan Kronologis Lahirnya Sebuah Hadis’. Al-Qudwah: Jurnal Studi Al-Qur’an Dan 
Hadis 2, no. 1 (2024). http://dx.doi.org/10.24014/alqudwah.v2i1.29080. 

Al-Bukhari, Abu Abdillah Muhmaad bin Ismail. Shahih Bukhari. Dar al-Fikr, 2003. 

Al-Thusi, Abu Nashr al-Siraj. Kitab Al-Luma’ Fi al-Tashawwuf. Mesir: Dar al-Kutub al-Haditsah bi 
Mishr, 1960. 

Arafat, Ahmad Tajudin. ‘Interaksi Kaum Sufi Dengan Ahli Hadis: Melacak Akar Persinggungan 
Tasawuf Dan Hadis’. Journal of Islamic Studies and Humanities II (2017). 

Ardiansyah, Muhammad. Otoritas Imam Al-Ghazali Dalam Ilmu Hadits (Satu Tinjauan Yang Adil). 
2nd ed. Depok: Penerbit Yayasan Pendidikan Islam al-Taqwa, 2020. 

Asqalānī, Ibn Ḥajar al-’. Fatḥ Al-Bārī Bi Syarḥ Ṣaḥīḥ al-Bukhārī. Vol. 11. Mesir: Maktabah al-
Salafiyyah, 1961. 

Azami, Muhammad Mustafa. Hadis Nabawi Dan Sejarah Kodifikasinya. Translated by Ali Mustafa 
Yaqub. Jakarta: Pustaka Firdaus, 2020. 

Choiroh, Wahyuni Nuryatul and Munawir. ‘Metodologi Pemahaman Hadis M. Yusuf al-
Qaradhawi: Studi Analitis Atas Hadis Partisipasi Wanita Dalam Berpolitik’. Al-Qudwah: 
Jurnal Studi Al-Qur’an Dan Hadis 1, no. 1 (2023): 61–74. 
http://dx.doi.org/10.24014/alqudwah.v1i1.22817. 

Ghazali, Abu Hamid al-. Al-Mustashfa Min ’Ilm al-Ushul, n.d. 

Ghazali, Abu Hamid al-. Ihya’ Ulumuddin. Surabaya: Haramain, 2015. 

Harahap, Abdi Syahrial. ‘Epistemologi: Teori, Konsep, Dan Sumber-Sumber Ilmu Dalam Tradisi 
Islam’. Jurnal Dakwatul Islam 5, no. 1 (2020). 

ī, Muṣṭofā al-Sibā’. Al-Sunnah Wa Makānatuhā Fī al-Tasyrī’ al-Islāmī. Dār al-Warrāq, n.d. 

Ibn ’Arabī. Fuṣūṣ Al-Ḥikam. Beirut: Dār al-Kitāb al-’Arabī, n.d. 

Idri. Problematika Autentisitas Hadis Nabi Dari Klasik Hingga Kontemporer. Jakarta: Kencana, 2020. 

———. Problematika Autentisitas Hadis Nabi Dari Klasik Hingga Kontemporer. Jakarta: Kencana, 
2020. 

’Itr, Nuruddin. ’Ulumul Hadis. Bandung: Rosdakarya, 2017. 

Jabiri, Muhammad ’Abid al-. Bunyah Al-’Aql al-’Arabi. Beirut: Markaz Dirasat al-Wahdah al-
’Arabiyyah, 2004. 

———. Bunyah Al-’Aql al-’Arabi. Deirut: Markaz Dirasat al-Wahdah al-’Arabiyyah, 2004. 

Kudhori, Muhammad. ‘Metode Kasyf Dalam Penilaian Hadis: Studi Tashih Hadis Di Kalangan 
Kaum Sufi’. Jurnal Afkaruna 14, no. 1 (2018). 

Kusuma, Wira Hadi. ‘Epistemologi Bayani, ’Irfani Dan Burhani al-Jabiri Dan Relevansinya Bagi 
Studi Agama Untuk Resolusi Konflik Dan Peacebuilding’. Jurnal Syi’ar 18, no. 1 (2018). 

Mahdali, Al-Sayyid Muhammad Aqil ibn ’Ali al-. Al-Imam al-Ghazali Wa ’Ilm al-Hadits. Kairo: Dar 
al-Hadits, 1998. 

Malik Ibn Anas. Al-Muwaṭṭa’. Vol. 4. Majmu’ah al-Furqan al-Tijariyyah, 2003. 



Ahmad Ubaidillah Ma’sum Al Anwari & Jannah 

   
 Al-Qudwah  
Vol. 3, No. 2, 2025 Jurnal Studi Al-Qur’an dan Hadis 
 

148 

Māliki, Muhammad Ibn ’Alawi al-. Al-Qawā’id al-Asāsiyyah Fi ’Ilmi Muṣṭalah al-Hadiṡ, 2002. 

Muslim Ibn al-Hajjaj. Shahih Muslim. Dar al-Tashil, 2014. 

Ni’am, Zaedun. ‘Epistemologi Islam Dalam Perspektif M. Abdi al-Jabiri’. Jurnal Transformatif 5, 
no. 2 (2021). 

Qusyairi, Abdul Karim al-. Risālah Al-Qusyairiyyah Fī ’Ilm al-Taṣawwuf. Beirut: Dar al-Khayr, 2004. 

Qusyairi, Abul Qasim Abdul Karim Hawazin al-. Risalah Qusyairiyah. Translated by Umar Faruq. 
Jakarta: Pustaka Amani, 2013. 

Sijistaniy, Sulaiman bin Asy‘ats al-. Sunan Abi Daud. Beirut: Dar al-Fikr, 2003. 

Simuh. Tasawuf Dan Perkembangannya Dalam Islam. Yogyakarta: IRCiSoD, 2019. 

Solihin, M. Epistemologi Ilmu Dalam Sudut Pandang Al-Ghazali. Bandung: Pustaka Setia, 2001. 

Subkī, Taj al-Dīn al-. Ṭabaqāt Al-Syāfi’iyyah al-Kubrā. Vol. 6. Dār Iḥyā’ al-Kutub al-’Arabiyyah, 
1918. 

Suryadi, Muhammad Alfatih Suryadilaga, Saifuddin Zuhri Qudsy, Nurun Najwah, Agung Danarto, 
Ali Imron, Indal Abror, et al. Ilmu Sanad Hadis. Yogyakarta: Idea Press, 2017. 

Suyūṭī, Jalāl al-Dīn al-. Tadrib Al-Rāwī Fī Syarḥ Taqrīb al-Nawāwī. Riyadh: Maktabah al-Kauṡar, 
1994. 

Syanawārī, Muḥammad Rafīq. ‘Aṣaḥ Al-Kutub Ba’da Kitāb Allah Ta’ālā: Dirāsah Muqāranah 
Baina Ummahā Kutub al-Ḥadīṡ’. Al-Mandumah 1, no. 51 (2016). 

Sya’roni, Usman. Otentisitas Hadis Menurut Ahli Hadis Dan Kaum Sufi. Jakarta: Pustaka Firdaus, 
2008. 

———. Otentisitas Hadis Menurut Ahli Hadis Dan Kaum Sufi. Jakarta: Pustaka Firdaus, 2008. 

Tirmīżi, Al-Hakīm al-. Nawādir Al-Uṣūl Fī Ma’rifah Ahādīṡ al-Rasūl. Beirut: Dar al-Nawadir, 2010. 

Zed, Mestika. Metode Penelitian Kepustakaan. Jakarta: Yayasan Pustaka Obor Indonesia, 2004. 

 

 
 
 


