/{@\/_ AL-QUDWAH VoL, No. 2,205, pp. 130-14

Jurnal Studi Al-Qur’an dan Hadis DOI: 10.24014/ alqudwah.v3i2.37237

Kesahihan Hadis dalam Paradigma Bayani, Burhani,
Telaah atas Epistemologi al-Ghazali

Ahmad Ubaidillah Ma’sum Al Anwari® & Safri Nur Jannah'*

Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta, Indonesia
*Corresponding author: safri.jannah@uin-suka.ac.id

Abstract

The issue of hadith authenticity remains a pivotal subject within both classical and contemporary
Islamic scholarship. The lack of standardized methods of transmission during the early Islamic period,
coupled with the extensive misuse of hadiths for political and ideological objectives, has introduced
significant challenges in assessing their validity. A prominent figure frequently examined in this context
is Abu Hamid al-Ghazali, particularly regarding his approach to hadith transmission in lhya’ ‘Ulum al-
Din, which often omits a complete chain of narration (sanad). Critics among hadith scholars contend
that al-Ghazali incorporated weak (dha'if) or even fabricated (maudhu’) traditions, whereas Sufi
scholars and intellectuals defend his methodology, highlighting his spiritual perspective and
comprehensive moral framework. This study utilizes a qualitative methodology grounded in library
research, employing a descriptive-analytical approach. The data are derived from both primary and
secondary sources pertaining to al-Ghazali’s thought, as well as classical and contemporary ulim ak
hadith literature. The analysis is framed within the epistemological constructs of bayani, burhani, and
irfani, as articulated by Abid al-Jabiri. The findings reveal that al-Ghazali did not reject scientific methods
in hadith studies; rather, he integrated these methods with spiritual dimensions. His adherence to the
principles of sanad and the moral integrity of transmitters exemplifies the bayani approach; his rational
evaluation of transmission validity reflects the burhani dimension; and his acceptance of spiritual
intuition (kashf and liga’ alnabi) as a means of verification—provided it does not contradict Sharia—
embodies the irfani approach. Consequently, al-Ghazali’s conception of hadith authenticity constitutes
an epistemological synthesis of scientific objectivism and spiritual subjectivism.

Abstrak

Problematika autentisitas hadis merupakan isu sentral dalam kajian Islam klasik maupun
kontemporer. Tidak adanya standarisasi periwayatan pada masa awal Islam serta maraknya
penyalahgunaan hadis untuk kepentingan politik dan ideologis menimbulkan kompleksitas
dalam menentukan validitas hadis. Salah satu tokoh yang kerap menjadi sorotan dalam isu ini
adalah Abu Hamid al-Ghazali, terutama terkait metode periwayatan hadis dalam lhya’ ‘Ulum
al-Din yang tidak selalu mencantumkan sanad secara lengkap. Kritik dari kalangan ahli hadis
menuduh al-Ghazali memasukkan hadis dha‘if bahkan maudhu’, sementara kalangan sufi dan
intelektual membelanya dengan menekankan pendekatan spiritual dan moralitas substansial
yang diusungnya. Penelitian ini menggunakan metode kualitatif berbasis studi pustaka dengan
pendekatan deskriptif-analitis. Data diperoleh dari karya-karya primer dan sekunder terkait
pemikiran al-Ghazali serta literatur ulum al-hadi$ klasik dan modern. Analisis dilakukan dengan
menggunakan kerangka epistemologi bayani, burhani, dan irfani sebagaimana dirumuskan oleh
Abid al-Jabiri. Hasil penelitian menunjukkan bahwa al-Ghazali tidak menolak metode ilmiah
dalam kajian hadis, melainkan mengintegrasikannya dengan dimensi spiritual. Komitmennya
terhadap prinsip sanad dan keadilan perawi mencerminkan pendekatan bayani; rasionalisasi
terhadap validitas riwayat memperlihatkan aspek burhani; sedangkan penerimaan terhadap
intuisi rohani (kashf dan liga’ al-nabi) sebagai sarana verifikasi selama tidak bertentangan dengan
syariat—menunjukkan pendekatan irfani. Berdasarkan hal di atas, konstruksi kesahihan hadis
dalam pandangan al-Ghazali merupakan sintesis epistemologis antara objektivisme ilmiah dan
subjektivisme spiritual.

Article History:
Received: 22-05-2025 | Revised: 10-06-2025, 04-08-2025 | Accepted: 11-08-2025

Copyright © 2025 by Author(s)

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License

OPEN

Keywords:
Hadith

dan ’Irfanr

lAccEss

o/

authenticity; Al-
Ghazali; Bayani;
Burhani; Irfani

Kata kunci:

Otentisitas hadis;

Al-Ghazalr;

Bayani; Burhani;

Irfani

130


http://dx.doi.org/10.24014/alqudwah.v3i2.37237
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:safri.jannah@uin-suka.ac.id

Ahmad Ubaidillah Ma’sum Al Anwari & Jannah 131

Pendahuluan

Problematika autentisitas hadis merupakan isu sentral dalam kajian keislaman yang terus
berkembang. Akar persoalan ini terletak pada masa awal Islam yang belum memiliki sistem
transmisi hadis yang mapan. Ketiadaan kodifikasi resmi di masa kenabian dan Khulafaur Rasyidin
menyebabkan penyebaran hadis berlangsung bebas dan tidak terstandar.' Dalam hal ini, para
ulama meriwayatkan hadis berdasarkan penilaian pribadi tanpa standar ilmiah yang seragam. Hal
ini tampak dalam al-Muwatta’ karya Imam Malik, yang meski dihormati, menunjukkan sistem
periwayatan yang belum ketat, bahkan sering menghilangkan nama periwayat di atasnya dan
langsung merujuk pada sahabat atau nabi. Kondisi ini berlanjut hingga abad ketiga Hijriyah, saat
muncul kesadaran kolektif pentingnya standar ilmiah dalam periwayatan.” Al-Bukhari lalu
menyusun Shahih al-Bukhari dengan metodologi ketat, mencantumkan seluruh mata rantai sanad
secara lengkap. Model ini menjadi tolok ukur validitas hadis dan titik balik dalam disiplin
periwayatan.

Namun demikian, standar baru ini tidak diterima secara mutlak oleh semua kalangan,
terutama oleh para sufi. Dalam tradisi sufi sendiri, periwayatan hadis banyak dilakukan melalui
dimensi spiritual. Mereka meyakini hakikat nabi yang terus hidup di tengah-tengah kaum muslim
pasca beliau wafat, sehingga mereka seringkali menyandarkan hadis langsung pada nabi tanpa
melalui skema sanad.’ Realitas ini pada akhirnya menimbulkan ketegangan epistemologis antara
ahli hadis dan kaum sufi. Dalam hal ini, ahli hadis menekankan validitas periwayatan berdasarkan
fakta historis,* ketelitian sanad, dan kesahihan matan yang diuji melalui metodologi ilmiah secara
ilmiah, rasional, dan objektif.> Dengan demikian, mereka menolak keras validitas hadis yang tidak
melalui sanad formal, karena dianggap membuka celah bagi penyimpangan dan manipulasi.’
Sementara itu, kaum sufi lebih menekankan dimensi batiniah dan spiritual dalam memahami
hadis. Mereka memandang bahwa kebenaran tidak hanya bisa diakses melalui jalur rasional-
empiris, tetapi juga melalui pengalaman rohaniah, intuisi, dan adanya keselarasan dengan al-
Qur’an.’

Dalam konteks ini, sikap Abu Hamid al-Ghazali dalam mengutip setiap hadis yang ada di
dalam Kitab lhya’ ‘Ulum al-Din disorot tajam oleh banyak pihak. Di balik sosoknya sebagai hujjah
al-Islam dan ahli figh, ia justru dianggap seringkali mempermudah periwayatan. Hal ini tampak
pada hadis-hadis yang dikutipnya, tidak disertai dengan sanad, padahal sanad dalam tradisi hadis
diyakini sebagai instrumen penting yang mengarah pada valid atau tidaknya hadis. Selain itu,
ambiguitas terkait validitas hadis tidak menghalanginya dalam menjadikan hadis sebagai legal
standing atas konstruksi pembentuk ajaran tasawuf. Kajian yang dilakukan oleh Tajuddin al-Subki
dan al-Hafidz al-‘lragi memperkuat asumsi tersebut, di mana keduanya menunjukkan adanya

' Muhammad Ibn ’Alawi al-Maliki, A-Qawd’id al-Asasiyyah Fi ’llmi Mustalah al-Hadis, 2002.

? Muhammad Rafiq Syanawari, ‘Asah Al-Kutub Ba’da Kitab Allah Ta’la: Dirasah Mugaranah Baina Ummaha
Kutub al-Hadi$’, AkMandumah 1, no. 51 (2016); Malik Ibn Anas, Ak-Muwatta’, vol. 4 (Majmu’ah al-Furqan al-Tijariyyah,
2003); Abu Abdillah Muhmaad bin Ismail Al-Bukhari, Shahih Bukhari (Dar al-Fikr, 2003).

? Usman Sya’roni, Otentisitas Hadis Menurut Ahli Hadis Dan Kaum Sufi (Jakarta: Pustaka Firdaus, 2008).

* Agussalim and Maulaya Adrikna, ‘Makkiyyah Dan Madaniyyah: Telaah Mengenai Pergeseran Realitas Dan
Kronologis Lahirnya Sebuah Hadis’, AFQudwah: Jurnal Studi AFQuran Dan Hadis 2, no. | (2024),
http://dx.doi.org/10.240 1 4/alqudwah.v2i1.29080.

* Jalal al-Din al-Suyati, Tadrib AFRGwi Fi Syarh Tagrib a-Nawawi (Riyadh: Maktabah al-Kausar, 1994).

¢ Idri, Problematika Autentisitas Hadis Nabi Dari Klasik Hingga Kontemporer (Jakarta: Kencana, 2020).

7 Al-Hakim al-Tirmizi, Nawadir Al-Usil Fi Ma’rifah Ahadrs al-Rasdil (Beirut: Dar al-Nawadir, 2010).

Al-Qudwah
Vol. 3, No. 2, 2025 Jurnal Studi Al-Qur’an dan Hadis S@ﬁ‘-



Ahmad Ubaidillah Ma’sum Al Anwari & Jannah 132

sejumlah besar hadis yang la ashla lah (tidak berdasar), walaupun pandangan tersebut kemudian
ditolak oleh Musrtadla al-Zabidi yang menemukan jalur periwayatan dari semua hadis yang
dikutip oleh al-Ghazali, dengan validitas yang beragam.

Terlepas dari dinamika yang terjadi, pemikiran sufistik al-Ghazali tidak muncul secara tiba-
tiba. Jauh sebelum masa al-Ghazali, sudah banyak tokoh yang terlibat dalam dunia spiritual. Kajian
Abid al-Jabiri juga menunjukkan realitas tersebut, di mana terdapat dua konstruksi berfikir yang
terjadi secara masif di kalangan masyarakat Arab. Konstruksi nalar pertama disebut dengan
bayani, yang menjadikan teks sebagai basis utama penentu validitas informasi, pengetahuan, dan
suatu ajaran tertentu. Sedangkan konstruksi kedua dikenal dengan ‘irfani, yaitu konsep berfikir
yang berpijak pada dimensi spiritual, keimanan, dan keyakinan terhadap hal-hal ghaib, termasuk
eksistensi nabi dan orang-orang shaleh yang terus hidup pasca mereka wafat. Keduanya tidak
bisa dipisahkan satu sama lain, meskipun memiliki episteme yang saling bertolak belakang. Hal
ini juga penting untuk melihat sejauh mana letak perbedaan di antara ahli hadis dan tasawuf,
persamaan keduanya, dan dalil yang mendukung sikap akademis di antara keduanya.

Dalam hal ini, sosok dan pemikiran al-Ghazali memiliki nilai keunikan yang terlampau
besar. la bisa dibilang sebagai figur unik yang menjembatani antara tradisi keilmuan rasional-
formal dengan spiritualitas tasawuf. Keduanya coba dirangkul, dengan tetap merujuk pada hadis
meski kadang tidak memenuhi standar validitas ahli hadis. Kehadirannya menjadi representasi
kompleksitas epistemologis dalam diskursus hadis. Di sisi lain, pemikiran kritis Muhammad Abid
al-Jabiri juga sangat signifikan untuk mengkaji ulang problem epistemologi Islam klasik. Al-Jabiri
dikenal sebagai pemikir yang berupaya mendekonstruksi struktur nalar Arab-Islami dan
menawarkan pendekatan rasional-kritis terhadap warisan intelektual Islam. Dengan mengkaji
Al-Ghazali dan al-Jabiri secara berdampingan, penelitian ini ingin menelusuri bagaimana dua
tokoh dengan latar dan pendekatan berbeda ini memahami otoritas hadis dan bagaimana posisi
epistemologis masing-masing berdampak pada konstruksi keilmuan Islam secara lebih luas.
Pemilihan keduanya bukan semata karena popularitas, melainkan karena keduanya secara
paradigmatik mewakili dua kutub berbeda dalam problem epistemologi keislaman, khususnya
dalam memahami otentisitas hadis.

Di dalam Ihya’ ‘Ulum al-Din, al-Ghazali banyak mengutip hadis nabi. Meski demikian, ia
seringkali mengutip hadis tanpa mencantumkan sanad lengkap, atau bahkan tanpa
mencantumkan sanad sama sekali® Hal ini memicu kritik dari sejumlah ahli hadis yang
mempertanyakan autentisitas hadis-hadis yang dikutipnya. Sebagian bahkan menilai al-Ghazali
telah berdusta atas nama nabi, dengan memasukkan hadis-hadis dha’if, dan juga hadis-hadis
mauhdu’.’ Realitas ini sebenarnya memicu pandangan yang saling kontradiktif, di mana al-Ghazali
yang dikenal sebagai hujjah al-Islam justru melakukan hal-hal yang menyelisihi metode ilmiah
dalam ilmu keislaman. Hanya saja, pembelaan terhadap al-Ghazali juga muncul dari kalangan sufi
dan intelektual Islam yang memahami pendekatannya sebagai bagian dari visi spiritual yang lebih
dalam. Al-Ghazali tidak menolak pentingnya sanad, tetapi dalam banyak hal, ia lebih fokus pada
esensi moral dan spiritual dari hadis yang dikutip, serta dampaknya terhadap pembentukan
karakter dan akhlak umat Islam."

® Abu Hamid al-Ghazali, lhya” Ulumuddin (Surabaya: Haramain, 2015).
? Taj al-Din al-Subki, Tabaqat A-Syaffiyyah al-Kubrd, vol. 6 (Dar lhya’ al-Kutub al-'Arabiyyah, 1918).
' Ghazali, Ihya’ Ulumuddin.

Al-Qudwah
Vol. 3, No. 2, 2025 Jurnal Studi Al-Qur’an dan Hadis S@ﬁ‘-



Ahmad Ubaidillah Ma’sum Al Anwari & Jannah 133

Penelitian ini berupaya menjawab dua pertanyaan utama. Pertama, bagaimana
persinggungan metodologi antara ahli hadis dengan ulama sufi dalam memahami dan
meriwayatkan hadis? Kedua, bagaimana tiga epistemologi yang ditawarkan oleh Muhammad
Abid al-Jabiri—bayani, burhani, dan ‘irfani—dapat digunakan untuk membaca dan menganalisis
pemikiran hadis al-Ghazali, khususnya dalam karya lhya’ ‘Ulum al-Din? Kedua pertanyaan ini
didekati melalui metode penelitian kualitatif berbasis studi pustaka dengan pendekatan
deskriptif-analitis.'' Objek kajian akan dijelaskan secara menyeluruh dari aspek metodologis dan
epistemologis. Dalam hal ini, sumber primer merujuk pada karya al-Ghazali yaitu lhya” ‘Ulum al-
Din. Sedangkan sumber sekunder bersumber dari berbagai penelitian yang memiliki kesamaan
tema. Sementara untuk menjembatani bentuk kajian yang berbeda, ahli hadis dengan nalar
empiris dan kaum sufi dengan nalar sufinya, penulis menggunakan paradigma bayani, burhani,
dan irfani yang diperkenalkan oleh Abid al-Jabiri."?

Al-Jabiri menjadi penting dalam konteks studi ini karena ia mewakili kritik internal yang
tajam terhadap warisan keilmuan Islam, dengan tetap berpijak pada tradisi itu sendiri. la tidak
sekadar melakukan kritik dari luar, tetapi membongkar kerangka nalar internal Islam secara
genealogis dan historis. Dengan demikian, keterlibatan al-Jabiri dalam studi ini dimaksudkan
untuk memberikan pisau analisis kritis terhadap konstruksi epistemik yang melandasi otoritas
hadis, termasuk bagaimana tokoh seperti al-Ghazali ditempatkan dalam kerangka itu. Melalui
pendekatan al-Jabiri, penelitian ini tidak hanya bertujuan memahami posisi al-Ghazali secara
historis dan normatif, tetapi juga membuka kemungkinan pembacaan ulang terhadap otoritas
hadis dalam perspektif kontemporer yang lebih reflektif dan analitis. Penelitian ini diharapkan
mampu membuka pemahaman masyarakat mengenai diskursus kajian hadis yang lebih kompleks
dan membuktikan secara penuh inklusifitas hadis sebagai teks yang ditujukan oleh semua
kalangan, bukan hanya untuk ahli hadis.

Pembahasan

Perbedaan Basis Epistemologis dalam Periwayatan Hadis

Perdebatan yang terjadi di antara ahli hadis dan ahli sufi terkait masalah hadis, baik teks hadis
secara langsung maupun yang berkaitan dengan ‘ulumul hadis telah berlangsung cukup lama.
Sejarah mencatat bahwasanya hal tersebut terjadi ketika Junaid al-Baghdadi menyebut ahli hadis
sebagai ‘ulama’ alrusum. Ahli hadis dianggap hanya mengambil ilmu dari orang-orang yang telah
dan akan meninggal, sedangkan para sufi mengambil iimu dari dzat yang maha hidup." Di sisi
lain, ahli hadis mengkritik para sufi dengan menyebut mereka sebagai kelompok yang cenderung
pada spiritual, sehingga muncul sikap menggampangkan hal-hal penting dalam mengutip hadis.
Ketika ada hadis yang cocok dengan pandangan mereka, mereka tidak akan segan untuk
menggunakan hadis tersebut sebagai dasar dari argumentasi mereka, walaupun hadis tersebut
statusnya belum jelas.'

"' Mestika Zed, Metode Penelitian Kepustakaan (Jakarta: Yayasan Pustaka Obor Indonesia, 2004).

'> Muhammad *Abid al-Jabiri, Bunyah AFAql al-Arabi (Beirut: Markaz Dirasat al-Wahdah al-'Arabiyyah, 2004).

'3 Muhammad Kudhori, ‘Metode Kasyf Dalam Penilaian Hadis: Studi Tashih Hadis Di Kalangan Kaum Suf?’,
Jurnal Afkaruna 14, no. | (2018): 31.

'* Usman Sya’roni, Otentisitas Hadis Menurut Ahli Hadis Dan Kaum Sufi (Jakarta: Pustaka Firdaus, 2008), | 16.

Al-Qudwah
Vol. 3, No. 2, 2025 Jurnal Studi Al-Qur’an dan Hadis S@ﬁ‘-



Ahmad Ubaidillah Ma’sum Al Anwari & Jannah 134

Pada dasarnya, keduanya meyakini urgensi hadis sebagai salah satu pedoman penting
dalam beragama. Nabi melalui hadis-hadisnya telah memberikan gambaran ideal mengenai sikap
dan perbuatan, sehingga sosoknya dianggap sebagai manusia paripurna yang perlu senantiasa
diikuti. Namun demikian, respon yang berbeda dalam memandang validitas hadis tidak bisa
dinegasikan di antara kedua kelompok tersebut. Bagi ahli hadis, penting untuk dipastikan
kebenarannya bersumber dari nabi. Setiap instrumen penting yang kemudian dirumuskan dalam
kaidah kesahihan hadis perlu dipenuhi, karena kehadirannya dimaksudkan untuk menjaga
validitas teks."* Sekalipun isi dari suatu informasi dianggap baik, namun sumber kemunculan
harus dipastikan secara benar.'*Sehingga, nasehat-nasehat baik tidak bisa serta merta disebut
sebagai hadis, karena belum tentu hal tersebut diucapkan, diamalkan, ataupun ditetapkan oleh
nabi.'’

Sementara itu, dalam tradisi kaum sufi, perhatian utama mereka tidak tertuju pada validitas
sanad atau aspek formal dari suatu riwayat, melainkan lebih pada substansi dan pengamalan
spiritual yang terkandung dalam riwayat tersebut.'® Kaum sufi cenderung mengedepankan
pendekatan esoteris dan batiniah terhadap hadis, yakni bagaimana nilai-nilai yang dikandungnya
dapat diinternalisasi dalam kehidupan sehari-hari sebagai bagian dari proses penyucian jiwa
(tazkiyatun nafs). Bagi mereka, sosok Nabi Muhammad bukan hanya sebagai pembawa wahyu,
tetapi juga sebagai teladan utama dalam laku spiritual. Sifat-sifat Nabi yang sederhana, zuhud
terhadap dunia, gemar beribadah, dan senantiasa menjaga kedekatan dengan Allah, menjadi
poros utama dalam praktik keagamaan kaum sufi. Oleh karena itu, mereka menjadikan riwayat
yang menggambarkan kehidupan spiritual Nabi sebagai pedoman penting.'’

Dalam praktik spiritual kaum sufi, pengalaman batin yang mendalam menjadi sarana utama
dalam menjalin hubungan dengan ajaran Nabi. Mereka meyakini bahwa Nabi Muhammad tidak
hanya meninggalkan warisan teks, tetapi juga hadir secara ruhaniah bagi mereka yang hatinya
telah tersucikan. Dari keyakinan ini, lahirlah bentuk periwayatan non-konvensional yang dikenal
dengan metode liga’ (perjumpaan ruhani) dan kasyf (penyingkapan batin), di mana seorang sufi
mengklaim menerima ajaran langsung dari Nabi melalui mimpi, ilham, atau pengalaman
spiritual.?’ Metode ini tidak dimaksudkan untuk menggantikan tradisi sanad formal dalam ilmu
hadis, tetapi lebih dimaknai sebagai bentuk koneksi batin yang memungkinkan seorang salik
(penempubh jalan spiritual) mendapatkan bimbingan langsung dari sumber kebenaran.”' Konsepsi
ini menunjukkan bahwa dalam tradisi sufi, otoritas spiritual dapat melampaui batas-batas
tekstual, selama tetap berada dalam bingkai syariat dan tidak bertentangan dengan nilai-nilai
Islam.

'3 |dri, Problematika Autentisitas Hadis Nabi Dari Klasik Hingga Kontemporer, 2020.

'® Wahyuni Nuryatul Choiroh and Munawir, ‘Metodologi Pemahaman Hadis M. Yusuf al-Qaradhawi: Studi
Analitis Atas Hadis Partisipasi VWanita Dalam Berpolitilk’, A-Qudwah: Jurnal Studi Al-Qur'an Dan Hadis 1, no. | (2023):
61-74, http://dx.doi.org/10.24014/alqudwah.v1il.22817; Muslim Ibn al-Hajjaj, Shahih Muslim (Dar al-Tashil, 2014),
315; Mustofa al-Siba', AkSunnah Wa Makanatuha Fi aFTasyr?” al-Islami (Dar al-Warrag, n.d.).

'7 al-Suyati, Tadrib A-Rawi Fi Syarh Tagrib a-Nawawi.

'8 al-Tirmizi, Nawadir Al-Usdl Fr Ma’rifah Ahadis al-Rasdil.

'? Simuh, Tasawuf Dan Perkembangannya Dalam Islam (Yogyakarta: IRCiSoD, 2019).

0 Sya’roni, Otentisitas Hadis Menurut Ahli Hadis Dan Kaum Sufi, 2008; Kudhori, ‘Metode Kasyf Dalam Penilaian
Hadis: Studi Tashih Hadis Di Kalangan Kaum Sufi’.

?! Abdul Karim al-Qusyairi, Risalah Al-Qusyairiyyah Fi ’llm al-Tasawwuf (Beirut: Dar al-Khayr, 2004); Abu Nashr
al-Siraj Al-Thusi, Kitab AFLuma’ Fi a-Tashawwuf (Mesir: Dar al-Kutub al-Haditsah bi Mishr, 1960).

Al-Qudwah
Vol. 3, No. 2, 2025 Jurnal Studi Al-Qur’an dan Hadis S@ﬁ‘-



Ahmad Ubaidillah Ma’sum Al Anwari & Jannah 135

Terkait hal ini, Ibn ‘Arabi menjadi tokoh yang secara langsung menjelaskan pengalaman
batinnya bertemu, berbincang-bincang, dan diberikan nasehat oleh nabi. Bahkan, ia diamanahi
suatu kitab untuk disebarluaskan kepada masyarakat luas, agar mereka bisa mengambil manfaat
darinya.”> Meski demikian, perjalanan spiritual Ibn ‘Arabi ditolak oleh mayoritas ulama, karena
apa yang dilakukannya telah keluar dari konsepsi dasar yang telah dirumuskan oleh ahli hadis.
Lebih dari itu, apa yang dilakukan oleh Ibn ‘Arabi berpotensi meruntuhkan kaidah-kaidah ulumul
hadis dan membukan pintu munculnya hadis-hadis palsu, sebagaimana terjadi pada masa fitnah.”

Muhammad Abid al-Jabiri, seorang pemikir Islam kontemporer di dalam karyanya, Bunyah
al-‘Agl  memperkenalkan sebuah epistemologi ilmu pengetahuan. Epistemologi sendiri
merupakan salah satu cabang ilmu filsafat yang membahas suatu hakikat, makna, kandungan,
sumber, dan proses ilmu. Selain itu, epistemologi juga diartikan sebagai suatu pengetahuan yang
membawa kepada pemahaman kebanaran. Sehingga pembahasan epistemologi terfokus pada
masalah asal usul, struktur, metode, dan keabsahan ilmu.?* Menurut al-Jabiri, terdapat tiga
konsep epistemologi yang bisa digunakan untuk memperoleh pegetahuan. Konsep tersebut pada
awalnya adalah muncul dari penelitiannya terhadap pola pemikiran orag Arab. Akan tetapi,
seiring dengan berjalannya waktu, konsep ini juga bisa diaplikasikan ke dalam beberapa kasus
yang lain. Ketiga konsep tersebut adalah baydni, burhdni dan ‘irfant.

Pertama, epistemologi baydni. Secara bahasa, baydni memiliki banyak arti, yaitu;
kesinambungan, keterpilahan, penjelasan, penyingkapan, dan penjelasan atas sesuatu melalui
komunikasi yang baik.?® Secara sederhana, baydni dapat diartikan sebagai cara memperoleh ilmu
pengetahuan dengan nalar kebahasaan. Untuk itu, diperlukan perangkat-perangkat kebahasaan
untuk menunjang interpretasi makna, seperti ilmu nahwu, sharaf, balaghah dan lain sebagainya.
Hal ini sebagaimana yang banyak berkembang pada masyarakat Arab yang menekankan pada
otoritas teks, di mana titik tujuan metode ini tertuju pada aspek eksoterik (syari‘at).”’

Baydni yang juga bisa diartikan sebagai sebuah metode, di mana analisisnya bisa dilihat dari
empat hal. Pertamag, dilihat dari kedudukan lafadz. Hal ini berkenaan dengan penggunanaan lafadz
‘amr dan nahi, ‘am dan khash, mutlag dan mugqayyagq, serta lafadz musytarak. Kedua, dilihat dari
penggunaan lafadz (ist'mal). Hal ini berkaitan dengan analisis haqigi dan majazi, sharih dan kinayah.
Ketiga, dilihat dari perspektif kejelasan suatu lafadz. Hal ini berkenaan dengan penggunaan analisis
wadhih dan mubham, muhkam dan mutasyabih, mujmal dan mufassar, dhahir dan khafi. Keempat,
dilihat dari perspektif kandungan makna (dalalah). Hal ini berkenaan dengan penggunaan analisis
berdasar konteks. Sehingga hal ini berkaitan erat dengan pembagian dilalah al-‘ibarah, dilalah al-
‘isyarah, dilalah ak-nas, dan dilalah al-ingitha’?®

Kedua, epistemologi burhdni. Burhdni secara sederhana bisa diartikan sebagai aktivitas
berfikir yang sepenuhnya ditopang oleh akal. Secara fundamental, ada tiga prinsip yang menjadi

22 |bn *Arabi, Fusas A-Hikam (Beirut: Dar al-Kitab al-’Arabi, n.d.).

% |dri, Problematika Autentisitas Hadis Nabi Dari Klasik Hingga Kontemporer, 2020.

** Abdi Syahrial Harahap, “Epistemologi: Teori, Konsep, Dan Sumber-Sumber llmu Dalam Tradisi Islam,”
Jurnal Dakwatul Islam 5, no. | (2020): 14.

 Wira Hadi Kusuma, ‘Epistemologi Bayani, ’Irfani Dan Burhani al-Jabiri Dan Relevansinya Bagi Studi Agama
Untuk Resolusi Konflik Dan Peacebuilding’, Jurnal Syi'ar 18, no. | (2018): 3.

26 Muhammad ’Abid al-Jabiri, Bunyah AAql al-Arabi (Deirut: Markaz Dirasat al-Wahdah al-'Arabiyyah, 2004),
15-20.

%7 Kusuma, ‘Epistemologi Bayani, ’Irfani Dan Burhani al-Jabiri Dan Relevansinya Bagi Studi Agama Untuk
Resolusi Konflik Dan Peacebuilding’, 4.

?% |dri, Problematika Autentisitas Hadis Nabi Dari Klasik Hingga Kontemporer (Jakarta: Kencana, 2020), 235.

Al-Qudwah
Vol. 3, No. 2, 2025 Jurnal Studi Al-Qur’an dan Hadis S@ﬁ‘-



Ahmad Ubaidillah Ma’sum Al Anwari & Jannah 136

landasan kontsruksi epistemologi ini, yaitu; rasionalitas (al-‘agliyah), kausalitas (al-sababiyah), dan
esensialismen (a-mahiyyah).?” Dari sisi pendekatan yang digunakan, metode ini berpola dari nalar
burhdni yang bermula dari proses yang disebut ta’aqquli terhadap realitas, sehingga akan muncul
sebuah konsepsi. Akan tetapi, sebuah konsepsi membutuhkan aktualisasi sebagai upaya untuk
dapat dipahami dan dimengerti, sehingga aktualisasi ini membutuhkan sarana yang disebut kata-
kata, agar bisa dipahami dan ditransfer kepada orang lain. Secara struktural, proses yang
dimaksud terdiri atas tiga hal. Yaitu proses eksperimentasi (pengamatan terhadap realitas),
proses abstraksi (gambaran atas realitas), dan proses ekspresi atau pengungkapan realitas
melalui simbol.*®

Ketiga, epistemologi ‘irfani. Kata ‘irfani memiliki asal kata yang sama dengan ma'rifah,
sehingga keduanya memiliki karakter yang sama. Pendekatan ‘irfani dipahami sebagai pemahaman
yang bertumpu pada pengalaman batin dan intuisi (dzauq, qalb, wijdan, bashiran) secara pribadi.
Hubungan antara subjek dan objek secara langsung sangat ditekankan, sehingga tidak lagi
memerlukan medium bahasa atau logika rasional. Oleh karenanya, sangat sulit meyakinkan orang
lain bahwa subyek mendapatkan pengetahuan melalui metode ini, khususnya bagi orang-orang
yang tidak mempercayai dimenasi selain yang tampak. Metode'irfanf dan kasyf diketahui memiliki
kesamaan, dalam artian, untuk sampai pada kondisi ini, maka seseorang perlu melalui magamat
atau tahapan dalam menyucikan jiwa dari keterkaitan dengan dunia (tazkiyah aknafs) dan
mujahadah.

Penjelasan di atas mengisyaratkan adanya perbedaan basis epistemologi yang menjadi
dasar metodologis antara masing-masing kelompok. Baydni dan burhdni yang menitikberatkan
pada pengalaman langsung dan dibantu oleh teori-teori yang relevan menjadikan metodologi
yang digunakan oleh ahli hadis bersifat baku dan dapat dipertanggungjawabkan keabsahannya.
Sedangkan metode ‘irfdni yang menitikberatkan pada rasa (dzauq) dan pengalaman spiritual
dalam hal periwayatan maupun kajian autentisitas hadis digunakan oleh ahli sufi. Output yang
dihasilkan dari basis epistemologi tersebut memunculkan dua metode, yaitu metode ligd’ al-nabi
dan thariq alkasyf. Hanya saja, metode yang dipakai oleh ahli sufi ini banyak dikritik, karena
dianggap lemah secara metodologis dan tidak adanya parameter yang bisa digunakan untuk
membuktikan kebenarannya.

Selain ketiga model epistemologi yang disampaikan oleh Abid al-Jabiri, ahli sufi juga
mengenal adanya model penerimaan ilmu pengetahuan melalui beberapa metode. Bedanya, ahli
sufi cenderung mengabaikan metode memperoleh pengetahuan yang didapat secara dzahir, dan
menganggap perolehan pengetahuan melalui ilham atau bathin lebih akurat. Ketiga cara tersebut
adalah melalui panca indera, akal, dan hati.*' Pertama, ilmu yang diperoleh melalui panca indera
(al-hissi). Sebagaimana fitrahnya manusia yang dibekali oleh panca indera, maka akan mampu
memperoleh pengetahuan melalui panca indera tersebut. Seperti halnya mata yang memperoleh
pengetahuan dengan cara melihat, telinga dengan cara mendengar, dan seterusnya. Pengetahuan
yang didapatkan melalui panca indera bersifat sederhana dan terbatas.

% Zaedun Ni'am, ‘Epistemologi Islam Dalam Perspektif M. Abdi al-Jabiri’, Jurnal Transformatif 5, no. 2 (2021):
173.

3% |dri, Problematika Autentisitas Hadis Nabi Dari Klasik Hingga Kontemporer, 2020, 236.

3! M. Solihin, Epistemologi llmu Dalam Sudut Pandang Al-Ghazali (Bandung: Pustaka Setia, 2001), 41.

Al-Qudwah
Vol. 3, No. 2, 2025 Jurnal Studi Al-Qur’an dan Hadis S@ﬁ‘-



Ahmad Ubaidillah Ma’sum Al Anwari & Jannah 137

1.32 Dalam

Kedua, ilmu yang diperoleh melalui analisis pemikiran secara logis dan rasiona
melakukan penalaran yang logis dan rasional, dibutuhkan instrumen penting yang disebut akal.
Akal memiliki banyak fungsi, di antaranya adalah; akal berfungsi sebagai tamyiz (kemampuan
membedakan), daya hafal, dan pemahaman. Akal akan mampu membuka dimensi pengetahuan
yang memungkinkan manusia untuk melihat sesuatu bukan hanya dari yang tampak oleh panca
indera, tetapi sesuatu yang di balik itu semua. Dengan kata lain, akal menjadi media penghubung
antara fenomena yang tampak dengan teori yang menjelaskan fenomena tersebut. Akal memiliki
peranan penting dalam menganalisis fenomena dibalik yang tampak dari panca indera. Pada
akhirnya, hubungan antara akal dan panca indera tidak dapat dipisahkan, karena keduanya saling
terikat dalam proses pengolahan data. Sehingga, aktivitas akal untuk mengolah rangsangan
inderawi adalah jalan untuk sampai pada ilmu pengetahuan.*®

Ketiga, cara memperoleh ilmu pengetahuan melalui intuisi dan kontemplasi, atau melalui
ma'rifat al-qalbi setelah melalui proses riyddhah dan mujéhadah. llmu yang diperoleh melalui hati
bersumber dari ilham, sehingga dianggap sebagai sebuah kebenaran. Alasannya, ilham adalah
karunia yang diberikan oleh Allah kepada manusia tertentu untuk dapat mengetahui hakikat dari
sesuatu secara tepat. Sehingga yang dilihat bukanlah aspek zhahir, tetapi yang terlihat adalah
hakikat atau kondisi sebenarnya. Hanya saja, diperlukan usaha yang cukup berat untuk bisa
sampai pada kondisi yang memungkinkan seseorang untuk mendapatkan ilham, yakni dengan
melaksanakan tahapan tazkiyah aknafs dan melewati beberapa magdmat yang telah disebutkan
oleh Imam al-Qusyairi di dalam kitab risélah al-qusyairiyyah.**

Persinggungan Metodologi di antara Ahli Hadis dan Ahli Sufi
Muhammad Musthafa al-A’zhami, seorang tokoh hadis dari India mengungkapkan adanya
hubungan antar ahli hadis dan ahli sufi. la mencatat adanya tokoh sufi yang memiliki beberapa
karya atau risalah hadis. di antaranya adalah; Ibrahim al-Nakha’i (w. 96 H.), Hasan al-Bashri (w.
[10 H.), Sufyah al-Tsauri (w. 161 H.), Syaqiq al-Balkhi (w. 153 H.), dan Ibn al-Mubarak (w. 18I
H.).** Tajuddin Arafat menjelaskan tokoh sufi lain yang bersumber dari penelusurannya, di
antaranya adalah; Fudhail ibn ‘lyadh, Sufyan ibn ‘Uyainah, Ma’ruf al-Karkhi, Habib al-‘Ajami Malik
ibn Dinar dan Ibrahim ibn Adham.* Selain itu, Ibn Hajar di dalam kitab Fathul barri juga mengakui
eksistensi ahli sufi dalam hal periwayatan hadis, hanya saja ia menambahkan keterangan “tidak
ada sanad”.’” Hal ini sebenarnya merupakan bentuk kehati-hatian Ibn Hajar dalam melihat setiap
periwayatan, di mana sanad menjadi acuan utama dari penentuan validitas suatu hadis baginya.
Berkaca pada pembagian metode memperoleh ilmu (termasuk hadis) yang dikemukakan
oleh Abid al-Jabiri, maka dalam menganalisis titik temu di antara metode kedua kelompok
tersebut, penulis akan membagi ke dalam tiga macam pembagian, yaitu; hal-hal yang berkaitan
dengan konsep periwayatan (sanad), hal-hal yang berkaitan dengan pribadi periwayat, dan hal-
hal yang berkaitan dengan hadis itu sendiri (matan). Pertama, Hal-hal yang berkaitan dengan

32 |dri, Problematika Autentisitas Hadis Nabi Dari Klasik Hingga Kontemporer, 2020, 232.

33 Solihin, Epistemologi llmu Dalam Sudut Pandang A-Ghazali, 46.

3* Abul Qasim Abdul Karim Hawazin al-Qusyairi, Risalah Qusyairiyah, trans. Umar Faruq (Jakarta: Pustaka
Amani, 201 3).

3 Muhammad Mustafa Azami, Hadis Nabawi Dan Sejarah Kodifikasinya, trans. Ali Mustafa Yaqub (Jakarta:
Pustaka Firdaus, 2020).

3 Ahmad Tajudin Arafat, ‘Interaksi Kaum Sufi Dengan Ahli Hadis: Melacak Akar Persinggungan Tasawuf Dan
Hadis’, Journal of Islamic Studies and Humanities 1l (2017): 138.

%7 Ibn Hajar al-’Asqalani, Fath Al-Bari Bi Syarh Sahih al-Bukhari (Mesir: Maktabah al-Salafiyyah, 1961).

Al-Qudwah
Vol. 3, No. 2, 2025 Jurnal Studi Al-Qur’an dan Hadis S@ﬁ‘-



Ahmad Ubaidillah Ma’sum Al Anwari & Jannah 138

periwayatan hadis. Dalam hal ini, ahli hadis memiki konsep periwayatan yang dapat dilihat melalui
sighat yang digunakan dalam periwayatan (tahammul wa al-ada’). Di antara sighat tahammul wa
al-ada’ yang digunakan oleh para ulama’ hadis adalah; al-Sima’ min Lafdz al-Syaikh, al-Qira’ah, al-
ljazah, al-Munawalah, al-'lam, a-Washiyah; dan al-Wijadah*®

Dari ketujuh sighat tersebut, mayoritas ahli hadis meyakini metode al-sima’ yang
selanjutnya dinyatakan dalam bentuk shighat Cses, G, liss, dan U »al sebagai metode paling
valid dalam periwayatan. Dalam hal ini, setidaknya terdapat dua alasan yang menjadikan metode
ini menempati posisi tertingga. Alasan pertama merujuk pada konstruksi sosial masyarakat
ketika itu yang menempatkan metode hafalan sebagai cara yang terbaik dalam menimba ilmu.
Selain itu, kemampuan seseorang dalam menghafal menjadikannya terhormat, karena hafalan
yang bersifat spontanitas lebih dihargai daripada hafalan melalui catatan. Meski demikian, para
ulama’ membolehkan hafalan melalui catatan. Sementara itu, alasan kedua didasarkan pada
legalitas Nabi saw terhadap metode ini, sebagaimana hadis yang diriwayatkan oleh Ibn Abbas.*

% oz °o & A :./QEO °oZ B < f;‘l’ /{"/'/°/:< i g0 % S0 o 30 g0/ fz"/

K gty Sand gl e 0 Lo 0 02 J6 106 e i 02 it o aen 22
(XY gl gl oly) 3K a8 32 Aatds

Dalam ilmu hadis, terdapat beberapa metode periwayatan yang dikenal oleh para ulama.
Pertama adalah alsimd’, yaitu metode menerima hadis dengan mendengar langsung dari guru
(syaikh), baik melalui hafalan maupun catatan. Metode ini dianggap paling tinggi derajatnya oleh
mayoritas ulama, dengan lafadz umum seperti sami'tu dan haddatsana. Kedua, al-gira’ah, yaitu
ketika seorang murid membaca hadis di hadapan gurunya atau mendengarkan orang lain
membacakannya di hadapan guru. Istilah ini juga dikenal sebagai ‘ardh dan diperdebatkan
kedudukannya terhadap al-sima’. Lafadz yang digunakan antara lain qara’tu ‘ala fulan.

Metode ketiga adalah alijazah, yakni pemberian izin oleh guru kepada murid untuk
meriwayatkan hadis, baik dengan hafalan maupun tulisan. ljazah bisa disertai munawalah
(penyerahan fisik hadis) atau berdiri sendiri sebagai jjazah murni. Metode ini banyak digunakan
di pesantren, meskipun umumnya terbatas pada amalan atau doa. Lafadz umum antara lain gjaza
li dan akhbarana ijazatan. Keempat, almunawalah, yaitu penyerahan riwayat hadis oleh guru
kepada murid. Jika disertai ijazah, maka sah untuk meriwayatkan; jika tidak, maka tidak
diperbolehkan menurut mayoritas ulama. Lafadz yang digunakan antara lain naawalani atau
haddatsani munaawalah.

Selanjutnya, metode kelima adalah alkitabah, di mana guru menuliskan hadis dan
memberikannya kepada murid. Kitabah terbagi dua: disertai ijazah (boleh) dan tidak disertai
ijazah (diperselisihkan). Meskipun sering disamakan dengan munawalah, kitabah memiliki media
tetap berupa tulisan. Lafadz umum seperti kataba ilayya atau akhbarani kitaabatan. Metode
keenam adalah ak’lam, yaitu guru hanya memberitahu bahwa hadis tersebut berasal darinya
tanpa memberi izin meriwayatkan. Legalitas metode ini diperdebatkan; sebagian ulama
menolaknya karena dianggap cacat dalam sanad, sementara lainnya membolehkan dengan
berbagai pertimbangan. Lafadz yang digunakan misalnya ‘allamani syaikhi.

% Suryadi et al., llmu Sanad Hadis (Yogyakarta: Idea Press, 2017), 34-40.
3 Sulaiman bin Asy‘ats al-Sijistaniy, Sunan Abi Daud (Beirut: Dar al-Fikr, 2003).

Al-Qudwah
Vol. 3, No. 2, 2025 Jurnal Studi Al-Qur’an dan Hadis S@ﬁ‘-



Ahmad Ubaidillah Ma’sum Al Anwari & Jannah 139

Ketujuh adalah alwashiyyah, yaitu metode periwayatan melalui wasiat, di mana guru
mewariskan kitab hadis kepada murid sebelum wafat atau bepergian. Metode ini hampir serupa
dengan al-’'lam dan umumnya tidak dibolehkan. Lafadz yang digunakan seperti awsani fulan atau
haddatsani wasiyyah. Terakhir, al-wijadah, yaitu metode ketika seorang murid menemukan hadis
tertulis dari gurunya tanpa pernah menerima secara langsung. Meskipun tergolong sanad
mungqathi’ (terputus), sebagian ulama membolehkannya jika ada kejelasan tentang penulis hadis
tersebut dan lafadz yang menunjukkan asalnya, seperti wajadtu bi khatti fulan.

Penjelasan di atas jelas mengisyaratkan adanya konsep dan metode yang ditopang oleh
akal manusia, sehingga hal ini berkaitan dengan konsep baydni dan juga burhani. Kedua konsep
ini mensyaratkan pertemuan secara langsung yang bisa dianalisis oleh akal, didukung oleh teori
yang relevan, dan dibuktikan oleh data. Sementara itu, kaum sufi lebih banyak melakukan
kontemplasi spiritual dalam mendapatkan pengetahuan secara umum, dan dalam konteks
periwayatan secara khusus. Periwayatan melalui liqd’ al-nabi dan thariq al-kasyf yang dilakukan
oleh ahli sufi tidak memerlukan sighat periwayatan, karena periwayatannya dilakukan secara
langsung kepada rasulullah melalui dimensi lain (batin), atau dikenal juga dengan metode ‘irfani.
Dari sisi metodologis, cukup sulit untuk membuktikan kebenaran dari metode ini, sehingga
metode ini banyak ditolak oleh ulama’ jika digunakan sebagai basis metode periwayatan hadis.

Cukup banyak tokoh yang mengklaim bertemu dengan nabi setelah beliau wafat, di
antaranya adalah; Ahmad ibn Muhammad ibn Mukhtar al-Tijani, Abu Hasan al-Syadgzili, Ibn ‘Arabi,
Muhammad al-Suhaimi,*® Abd al-Rahim al-Qunawi, Abu al-Madyan al-Maghribi, Abu Sa’ud ibn
Abi al-‘Asha’ir, lbrahim al-Dasuqi, Abu al-Abbas al-Mursi, Ibrahim al-Matbuli, Jalaluddin al-
Suyuthi, Musa al-Zawawi dan beberapa tokoh sufi lainnya.*' Hanya saja, tidak semua tokoh di
atas mengakui eksistensi ligd’ dan kasyf sebagai sebuah metode periwayatan, seperti Muhammad
al-Suhaimi yang hanya mengaku mendapatkan wirid dari nabi. Tokoh yang secara terang-
terangan mengatakan bahwasanya ligd” maupun kasyf bisa digunakan untuk periwayatan adalah
Ibn ‘Arabi melalui kitab Fushuh al-Hikam karyanya.

Kudhori sebagaimana mengutip pendapat Muhammad Yusuf Ibn Ismail al-Nabhani yang
mengatakan bahwasanya |bn ‘Arabi pernah bertemu dengan nabi secara langsung untuk
mengkonfirmasi (tashih) beberapa hadis yang didha'ifkan oleh para huffadz (ahli hadis).** Berbeda
dengan Ibn ‘Arabi, Abu al-Hasan al-Syadzili bertemu dengan nabi untuk menanyakan hadis yang
dimuat di dalam Shahih ibn Hibban dengan hadis yang masyhur, terhadap lafadz yang digunakan.
Kemudian nabi menjawab bahsanya kedua riwayat tersebut benar, di mana nabi pernah
mengucapkannya dua kali. Selain itu, terhadap riwayat yang oleh ahli hadis tidak dianggap sebagai
hadis, namun dianggap hadis oleh ahli sufi.

s 3 el oS o]

Sebagaimana yang telah disinggung di atas, terkait implikasi yang muncul jika metode ahli

sufi diakui sebagai metode yang sah, maka metodologi yang dibangun oleh para sufi tentu akan
merusak epistemologi keilmuan. Argumentasi ini muncul karena tidak adanya alat ukur yang

baku untuk menguji kebenaran objek kajian dan menjadikan usaha para ulama’ dalam
menghimpun hadis dan menyusun metodologi autentisitas hadis menjadi sia-sia. Hanya saja, bagi

0 Sya’roni, Otentisitas Hadis Menurut Ahli Hadis Dan Kaum Sufi, 2008, 73-86.
* Kudhori, ‘Metode Kasyf Dalam Penilaian Hadis: Studi Tashih Hadis Di Kalangan Kaum Sufi’, 34.
“2 Kudhori, 36.

Al-Qudwah
Vol. 3, No. 2, 2025 Jurnal Studi Al-Qur’an dan Hadis S@ﬁ‘-



Ahmad Ubaidillah Ma’sum Al Anwari & Jannah 140

orang-orang yang menolak ligd’ alnabi dan thariq al-kasyf, mereka juga salah, karena menolak
kemungkinan seseorang dalam bertemu dengan nabi yang oleh nabi sendiri pun dijelaskan di
dalam hadisnya. Sebagai jalan tengah, penulis menganggap bahwasanya metodologi ahli sufi harus
didukung oleh sistem yang berfungsi untuk mengukur sejauh mana magamat yang telah dilewati
para salik dalam menuju tingkatan yang dipercaya bisa menerima hadis dari nabi secara langsung,
sehingga tidak terlalu jauh dari metodologi ahli hadis dalam kajian autentisitas hadis.

Kedua, hal-hal yang berkaitan dengan periwayat hadis (sanad). Poin ini membicarakan
pribadi seorang dan dikenal dengan konsep ‘adalah al-rawi dan dhabt al-rawi. ‘Adalah al-rawi adalah
hal-hal yang berkaitan dengan akhlak periwayat, seperti istiqamah dalam beragama, akhlak baik,
tidak fasig, dan senantiasa menjaga muru’ah. Sedangkan dhabt al-rawi berkaitan dengan
kemampuan intelektual dalam menghafal dan memahami hadis. Sedangkan di kalangan ahli sufi,
terdapat istilah kesalehan tinggi yang dijadikan syarat bagi seorang sufi untuk dapat menerima
hadis. Sebagaimana yang berkembang, bahwa seorang sufi biasa dikenal sebagai ahli ibadah (‘abid),
ahli zuhud (zuhhad), dan lain sebagainya. Hanya saja, seorang yang ‘abid maupun zuhhad belum
tentu seorang sufi, tetapi seorang sufi sudah pasti seorang ‘abid dan zuhhad.

Dalam studi periwayatan hadis, kecacatan pada satu jalur transmisi tidak serta-merta
merusak validitas jalur lain yang terdiri dari perawi-perawi yang kredibel. Cacat tersebut hanya
berdampak pada jalur yang bersangkutan dan tidak menurunkan integritas jalur periwayatan
lainnya. Oleh karena itu, penting bagi seorang penerima hadis untuk secara kritis mengevaluasi
kredibilitas para perawi dalam setiap jalur periwayatan agar dapat memastikan keabsahan hadis
yang diterima dan menghindari penerimaan terhadap hadis yang dipandang problematik. Istilah
‘adalah al-rawi dan dhabt alrawi tidak dikenal di kalangan sufi, kecuali sufi tersebut juga
merupakan pengkaji hadis. Sedangkan bagi sufi secara umum, hal-hal yang berkaitan dengan diri
periwayat sebagaimana ‘adalah al-rawi dan dhabt al-rawi menjadi tidak penting. Hanya saja, dikenal
istilah kesalehan tinggi yang menjadi syarat dari seseorang yang mengklaim mendapatkan hadis
dari nabi.*?

Konsep kesalehan tingkat tinggi dalam tradisi Islam merujuk pada pribadi yang menjunjung
tinggi akhlak mulia dan menjauhi perilaku yang bertentangan dengan nilai-nilai ajaran Islam,
termasuk perbuatan dusta. Dalam konteks tasawuf, pencapaian tingkat kesalehan semacam ini
menuntut seorang sufi untuk menempuh tahapan-tahapan spiritual (magamat) dan melakukan
usaha sungguh-sungguh dalam melepaskan diri dari ketergantungan terhadap aspek duniawi.
Kepercayaan kalangan sufi terhadap kehidupan Nabi Muhammad setelah wafat—sebagaimana
didasarkan pada sejumlah riwayat hadis—menjadi dasar bagi keyakinan mereka atas
kemungkinan perjumpaan rohaniah dengan Nabi bagi individu yang mencapai tingkat kesalehan
yang tinggi. Nabi sendiri diyakini memiliki dua dimensi kehidupan -bahkan ketika pribadinya
sendiri masih hidup-, yaitu dimensi dhahir dan dimensi batin. Hal ini sebagaimana yang terjadi
ketika nabi berkata kepada Umar Ibn Khattab dan Ali Ibn Abi Thalib agar meminta do’a kepada
Uwais al-Qarni ketika keduanya bertemu dengannya. Sedangkan untuk kasyf, bisa dilihat pada
saat peristiwa Umar Ibn al-Khattab yang memberikan peringatan kepada pasukannya untuk
mundur.

Menurut Usman Sya’roni, metode ligd’ dan kasyf yang dipakai oleh ahli sufi bisa dibenarkan,
karena berdasar pada hadis nabi. Menurutnya, jika hadis yang berkenaan dengan selain mimpi

# Sya’roni, Otentisitas Hadis Menurut Ahli Hadis Dan Kaum Sufi, 2008, 50.

Al-Qudwah
Vol. 3, No. 2, 2025 Jurnal Studi Al-Qur’an dan Hadis S@ﬁ‘-



Ahmad Ubaidillah Ma’sum Al Anwari & Jannah 141

bisa dibenarkan, maka hadis terkait mimpi dan kasyf pun bisa dibenarkan. Karena hadis tentang
mimpi sendiri datangnya dari Nabi saw, dan nabi tidak mungkin berbohong.** Sedangkan kasyf
telah disinggung di dalam al-Qur’an surat Qaf ayat 22, surat al-Naml ayat 62, dan surat al-
Dukhan ayat |12. Tetapi, dengan tidak adanya parameter untuk menguji kebenaran metode ini,
maka cukup sulit untuk memberikan legalitas dari kedua metode ini. Sehingga menurut ahli
hadis, orang-orang sufi adalah golongan tasahhul, yang seringkali menggampangkan periwayatan.

Hubungan antara ‘Adalah al-rawi-dhabt alrawi dan kesalehan tinggi sebenarnya bisa
dianalisis secara lahiriyah. Tetapi untuk mencapai tingkatan ‘adil-dhabt dan kesalehan tinggi,
terdapat perbedaan terkait upaya yang ditempuh. Jika untuk sampai pada ‘adildhabt harus
mengasah kemampuan lahir, yakni dengan memperbaiki akhlak muru’ah dan kecerdasan, maka
kesalehan tinggi bisa diperoleh melalui jalah mujahadah dan riyadhah. Keduanya ini merupakan
jalan untuk mengasah kemampuan batiniyah, yakni dengan cara menghilangkan kecondongan
pada dunia, menyucikan jiwa, dan memenuhi hati dengan aspek-aspek ilahiyah. Dengan demikian,
maka mata hati akan lebih terasah dan mampu menyingkap tabir yang melingkupi hati manusia.

Ketiga, hal-hal yang berkaitan dengan matan. Matan adalah materi atau isi berita hadis yang
datang dari Nabi Muhammad saw. Bisa dbilang bahwasanya matan adalah informasi utama yang
berisi tuntunan bagi umat Islam. Ahli hadis dalam melakukan analisis autentisitas hadis berdasar
pada data dan premis yang muncul dari waktu ke waktu bersamaan dengan periwayat. Untuk
memastikan kebenaran sebuah berita, maka bisa dilakukan dengan cara mengkaji pembawa
berita (rawi), sehingga dikenal dengan istilah naqd alrawi. Sedangkan analisis matan dikenal
dengan istilah naqd almatan. Dalam melakukan kajian matan, aspek utama yang harus dipastikan
dari isi berita tersebut adalah tidak bertentangan dengan al-Qur’an maupun hadis lain yang
memiliki derajat shahih.

Selain itu, kritik matan juga berfungsi untuk memisahkan antara teks hadis dengan teks di
luar hadis yang muncul dari pemaknaan periwayat. Terkadang, periwayat menambahkan
beberapa redaksi lain untuk memahamkan audiens yang mendengar, sehingga seringkali
tercampur antara redaksi hadis dan redaksi di luar hadis. Di sisi lain, periwayatan melalui makna
juga turut mempengaruhi kajian ini, di mana redaksi matan seringkali terbolak balik antara yang
awal dan yang akhir. Berbeda dengan ahli hadis yang memiliki konsep telaah autentisitas matan,
ahli sufi menganggap bahwasanya hadis adalah teks suci, sehingga isi dari hadis tersebut bisa
langsung diterima tanpa melalui kajian mendalam untuk memastikan autentisitasnya.

Pada akhirnya, tataran metodologi keabsahan metodologi menjadi perhatian besar. Jika
metode ahli sufi diakui sebagai metode yang sah, maka akan hal ini akan berimpliasi pada banyak
hal. Pertama, jumlah hadis nabi akan terus bertambah, seiring dengan banyaknya ahli sufi yang
mengaku bertemu dan menerima hadis dari nabi. Kedua, muncul banyak orang yang secara
semena-mena mengaku menerima hadis dari nabi saw dan akan berakibat pada munculnya
banyak hadis palsu. Ketiga, kriteria autentisitas hadis yang dirumuskan ahli hadis tidak berlaku
lagi, karena kedua metode tersebut tidak membutuhkan kriteria periwayatan sebagaimana yang
dirumuskan oleh ahli hadis. Keempat, kitab-kitab standart hadis tidak lagi berfungsi, karena
patokan autentisitas hadis didasarkan pada metode liga al-nabi dan kasyf. Dan kelima, bangunan
epistemologi ilmu hadis akan runtuh, bangunan ‘ulumul hadis beserta cabang-cabang keilmuannya
diabaikan.

4 Sya’roni, Otentisitas Hadis Menurut Ahli Hadis Dan Kaum Sufi, 2008.

Al-Qudwah
Vol. 3, No. 2, 2025 Jurnal Studi Al-Qur’an dan Hadis S@ﬁ‘-



Ahmad Ubaidillah Ma’sum Al Anwari & Jannah 142

Perbedaan ini akan berlangsung secara terus menerus. Untuk itu, penulis berpandangan
bahwasanya butuh aspek-aspek yang menjembatani metodologi kedua kelompok ini. Aspek-
aspek ini dapat dinyatakan dengan di luar periwayatan secara spiritual, maka seseorang harus
memiliki pemahaman yang benar tentang hadis dan ‘ulumul hadis. Selain itu, seseorang harus
memiliki perbendaharaan yang banyak atas hadis-hadis nabi. Dengan demikian, hadis yang
diterima melalui liqd’ alnabi dan kasyf dapat dikomparasikan dengan hadis-hadis yang ada di
dalam kitab-kitab hadis standar yang telah disepakati, juga dianalisis melalui metode telaah hadis
secara lahiriyah (melalui metodologi ahli hadis). Oleh karenanya, akan didapatkan kesesuaian
antara hadis-hadis yang diterima oleh ahli hadis dan ahli sufi. Dengan demikian, periwayatan
secara spiritual harus dipahami sebagai penguat atau rasa dari hadis-hadis yang ada dan telah
dibukukan.

Analisis Konsep Periwayatan dan Kajian Autentisitas Hadis menurut al-Ghazali
Ahli Hadis maupun Ahli Sufi sebenarnya memiliki komitmen yang sama dalam menjaga
autentisitas sebuah hadis melalui serangkaian metodologi yang digunakan. Hanya saja, basis
metodologi yang digunakan berbeda dari prinsip dasarnya, sehingga wajar terjadi perbedaan
dalam proses analisis dan uji autentsitas. Dalam hal hadis, mungkin bisa dibilang ini wilayah ahli
hadis, sehingga mereka dianggap memiliki otoritas penuh dalam merumuskan standart
metodologi yang digunakan dalam melakukan telaah hadis. Akan tetapi, diskurusus keilmuan
tidak bisa dihindarkan. Sehingga akan selalu muncul khilafiyah di kalangan ulama’. Di lain sisi, yang
perlu dicermati, ahli sufi bukanlah golongan ingkar al-sunnah yang menolak eksistensi hadis
sebagai sumber ajaran Islam. Oleh karenanya, perlu kebijaksanaan dalam merespon perbedaan
di antara ahli hadis dan ahli sufi kaitannya dengan hadis.

Di awal telah disinggung tentang kemungkinan al-Ghazali sebagai pribadi yang memiliki
perhatian besar terhadap periwayatan hadis, sebagaimana anjuran dari Junaid al-Baghdadi.
Pemikiran al-Ghazali sendiri telah mengalami perkembangan semasa hidupnya yang salah satunya
dipengaruhi oleh kegoncangan batin, sehingga sangat sulit mengetahui corak pemikirannya,
seperti yang terlihat dari sikapnya terhadap para filosof dan aliran-aliran agidah di masanya Hal
ini sebagaimana yang dikatakan oleh Ahmad Hanafi sebagainama dikutip oleh Mansur Thoha
Abdullah.®

Untuk melihat pemikiran al-Ghazali dalam bidang hadis, maka hal ini tidak lepas dari kitab
al-Mankhul min Ta’liqat alFUshul, al-Mustashfa min ‘lim al-Ushul, dan lhya’ Ulumuddin. Jika
dihubungkan dengan pembagian pembagian ‘ulumul hadits oleh Sayyid Muhammad ke dalam tiga
cabang, yakni ilmu riwayah, dirayah dan ma’ani al-hadits, maka akan terlihat kapasitas al-Ghazali
dalam ketiga cabang keilmuan ini. Kitab lhya’ adalah representasi dari ilmu riwayah al-hadits,
sedangkan kitab al-Mankhul dan al-Mustashfa adalah representasi ilmu dirayah al-hadits. Untuk
cabang ketiga, yakni dirasat ma’ani al-hadits, bisa dilihat dari kapasitas al-Ghazali sebagai seorang
faqgih, ushully, akhlagy dan lain sebagainya.

Dalam tataran ilmu riwayah, al-Ghazali membaginya ke dalam tiga jenis. Pertama, aHgtishar.
Pada tingkatan ini, seseorang cukup mendapatkan hadis melalui Shahih Bukhari dan Shahih Muslim
dengan men-tashhih-kan naskah pada ahli ilmu matan. Mereka tidak wajib menghafalkan nama-
nama periwayat, dan cukup berpegang pada apa yang dibawa oleh para ulama’ sebelumnya dan

* Mansur Thoha Abdullah, Kritik Metodologi Hadis: Tinjauan Atas Kontroversi Pemikiran Al-Ghazali (Yogyakarta:
Pustaka Rihlah, 2003), 28.

Al-Qudwah
Vol. 3, No. 2, 2025 Jurnal Studi Al-Qur’an dan Hadis S@ﬁ‘-



Ahmad Ubaidillah Ma’sum Al Anwari & Jannah 143

hendaknya berpegang tehuh pada kitab-kitab mereka. Kedua, al-lgtishad. Pada tingkatan ini,
seseorang seseorang hanya perlu menyandarkan periwayan yang ada di kitab-kitab musnad yang
shahih kepada kitab Shahih Bukhari dan Shahih Muslim. Ketiga, al-Istigsha’. Pada tingkatan ini,
seseorang perlu meneliti periwayatan pada tataran hadis dha’if, kuat, shahih, dan sagim dengan
disertai pemahaman atas jalur periwayatan, keadaan periwayat, nama-nama periwayat, dan sifat-
sifat para periwayat.

Di dalam kitab al-Mustashfa, al-Ghazali berpandangan bahwasanya hadis adalah dalil atas
kebenaran muljjizat dan perintah Allah yang harus diikuti. Hal ini dikarenakan apa yang
disampaikan oleh nabi bukan bersumber dari hawa nafsu, melainkan bersumber dari wahyu.
Lebih lanjut, ia menjaskan bahwasanya sebagian wahyu ada yang dibacakan langsung kepada nabi
(yutla) yang kemudian disebut dengan al-Qur’an, dan sebagian lagi tidak dibacakan secara
langsung kepada nabi (la yutla), yang kemudian disebut dengan sunnah. Untuk itu, hadis adalah
hujjah bagi orang-orang yang mendengarnya, sehingga seseorang tidak akan sampai pada hadis
nabi kecuali melalui perkataan periwayat (mukhbir).* Sedangkan kitab al-Mankhul memuat
pembahasan tentang kitab al-akhbar yang terdiri beberapa pembahasan, seperti khabar mutawatir,
khabar ahad, jarh wa ta’dil, dan lain sebagainya.*’

Untuk bisa sampai pada sabda nabi, seseorang bisa melaluinya lewat dua jalan, yaitu melalui
jalan tawatur dan jalur ahad (hadis ahad). Untuk itu, menurut al-Ghazali, hadis terbagi menjadi
dua, yaitu hadis mutawatir dan hadis ahad.*® Tentang hadis mutawatir, al-Ghazali mensyaratkan
dua hal untuk bisa memastikan kebenarannya, yaitu; pertama, ketika orang-orang yang
mendengar kebenaran hadis tersebut tidak sepakat untuk berdusta, tetapi membenarkan hadis
yang didengarnya, walaupun mereka berbeda keadaan dan tujuan; dan kedua, mereka sepakat
menerima hadis tersebut sebagai suatu fakta.*’” Bagi al-Ghazali, untuk menentukan derajat
mutawatir bagi suatu hadis, maka disyaratkan empat hal.

Empat syarat tersebut adalah; pertama, para periwayat mengabarkan hadis berdasarkan
lmu (pengetahuan), bukan zhanni (dugaan); kedua, pengetahuan para periwayat tentang hadis
berdasar pada pengetahuan dharuri (empirik); ketiga, sifat dan jumlah periwayatnya harus sama
di setiap tingkatannya; dan keempat, jumlah orang yang menyampaikan hadis tersebut harus
termasuk ke dalam kategori sempurna.®® Sedangkan hadis ahad dalam pengertian al-Ghazali
adalah hadis yang tidak mencapai batas mutawatir yang dapat memberikan faidah suatu ilmu.
Dengan demikian, periwayatan hadis yang dinukilkan oleh lima atau enam periwayat, misalnya,
maka hadis tersebut termasuk ke dalam kategori hadis ahad, bukan hadis muawatir.

Menurut al-Ghazali, hadis ahad tidak bisa digunakan untuk mencapai sebuah ilmu, kecuali
hadis tersebut diketahui secara pasti diketahui berasal dari Nabi saw. Hanya saja, ketika hadis
ahad dianggap berfaidah untuk ilmu, maka barangkali yang dimaksudkan adalah ilmu pengetahuan
yang diamalkan, karena prasangka (zhanni) juga bisa dinamakan dengan ilmu pengetahuan.’'
Lebih lanjut, menurut Mansur, klasifikasi hadis yang disusun oleh al-Ghazali bisa dipetakan
menjadi tiga pembagian besar; pertama, hadis yang harus diterima kebenarannya (4uai i ),

* Abu Hamid al-Ghazali, Al-Mustashfa Min ’llm al-Ushul, n.d., 120.

4 Muhammad Ardiansyah, Otoritas Imam Al-Ghazali Dalam llmu Hadits (Satu Tinjauan Yang Adil), 2nd ed.
(Depok: Penerbit Yayasan Pendidikan Islam al-Taqwa, 2020), 82.

*8 Abu Hamid al-Ghazali, A-Mustashfa Min ’llm al-Ushul, n.d., 120.

* al-Ghazali, 134.

50 al-Ghazali, 138-140.

1 Abdullah, Kritik Metodologi Hadis: Tinjauan Atas Kontroversi Pemikiran AFGhazali, 68.

Al-Qudwah
Vol. 3, No. 2, 2025 Jurnal Studi Al-Qur’an dan Hadis S@ﬁ‘-



Ahmad Ubaidillah Ma’sum Al Anwari & Jannah 144

kedua, hadis yang wajib ditolak atau didustakan (4435 sy W); dan ketiga, hadis yang harus
diperlakukan secara netral (4855 ;L) >

Di dalam pendahuluannya, al-Ghazali menjelaskan beberapa sighat yang digunakan dalam
periwayatan, khususnya periwayatan yang terjadi di masa sahabat. Lafadz-lafadz yang digunakan
oleh shahabat dalam menerima hadis dari Rasulullah saw yang terbagi menjadi lima tingkatan,
yaitu;

Pertama, Tingkatan pertama atau yang paling kuat. Pada tingkatan ini, seorang shahabat
akan meriwayatkan hadis dengan sighat e, & Ll 8 atau lafadz ¢, Kedua, Tingakatan
yang dianggap tidak nash sharih. Sighat yang digunakan berupa 4 J s~ J8, 1, atau lafadz &,
Ketika seorang shahabat meriwayatkan hadis menggunakan lafadz ini, maka tingkat akurasinya
masih perlu dipertanyakan. Hal ini dikarenakan adanya kemungkinan periwayatan di antara
sahabat, di mana seorang sahabat tidak mengetahui secara langsung ketika hadis itu muncul, dan
ia hanya mendengar dari apa yang disampaikan sahabat lain yang mengetahui periwayatan secara
langsung. Ketiga, Tingkatan ketika shighat yang digunakan adalah 4 J s« s, atau lafadz J s ¢
4, Periwayatan ini mengandung dua makna, yaitu ketika seorang sahabat mendengar secara
langsung perintah atau larangan yang disampaikan oleh nabi, dan makna kedua adalah ketika
seorang sahabat memandang lafadz perintah tersebut bukan bermakna perintah. Karena suatu
perintah Nabi saw baru bisa dipahami sebagai perintah ketika sahabat lain yang menerima
riwayat dari sahabat yang bersangkutan dengan munculnya hadis memahami memahami
kebenarannya, dan sahabat yang bersangkutan dengan munculnya hadis benar-benar
melaksanakannya. Keempat, tingkatan ketika shighat yang digunakan adalah Ul atau lafadz L.
Lafadz-lafadz ini selain memiliki kemungkinan seperti tingkatan ketiga, juga memiliki
kemungkinkan sumber dari perintah tersebut. Apakah perintah tersebut dari Nabi saw, atau
dari selain nabi, seperti dari pemimpin atau dari ulama’.Untuk itu, hadis yang diriwayatkan
melalui lafadz ini tidak tidak bisa dijadikan hujjah. Hanya saja, mayoritas ulama’ berpendapat
bahwasanya periwayatan melalui lafadz ini bisa dijadikan hujjah ketika perintah tersebut benar-
benar bersumber dari Allah Swt dan Nabi saw, dan Kelima, tingkatan ketika shighat yang
digunakan berupapa lafadz (5= IS, Ketika periwayatan ini disandarkan pada masa nabi, maka
hal ini bisa dijadikan dalil untuk mengamalkannya. Sebagaimana ketika nabi mengetahui sesuatu,
kemudian beliau hanya diam, maka hal itu menunjukkan suatu kebolehan.*

Penjelasan sighat periwayatan yang disampaikan oleh al-Ghazali mengindikasikan alasan
munculnya pembagian status hadis mulai dari akar pertama munculnya hadis, yakni ketika masa
sahabat. Hanya saja, kajian atas hadis memang baru muncul pasca terjadinya fitnah dengan
munculnya kesadaran dan usaha para ulama’ setelah generasi sahabat dalam mencari dan
membukukan hadis. Jika dilihat dari masa hidup, al-Ghazali hidup pada tahapan keempat dalam
perkembangan ilmu hadis. Tahapan ini menurut Nuruddin ‘ltr dimulai dari pertengahan abad
keempat dan berakhir pada awal abad ketujuh dan berfokus pada penyusunan kitab-kitab induk
ilmu hadis dan penyebarannya. Dengan demikian, corak pemikiran dalam menentukan kaidah
kesahihan hadis pada masa ini cukup kuat, termasuk pemikiran al-Ghazali dalam menentukan
autentisitas sebuah hadis.

52 Abdullah, 68-70.
53 al-Ghazali, A-Mustashfa Min ’llm al-Ushul, 121-130.

Al-Qudwah
Vol. 3, No. 2, 2025 Jurnal Studi Al-Qur’an dan Hadis S@ﬁ‘-



Ahmad Ubaidillah Ma’sum Al Anwari & Jannah 145

Pada masa ini, muncul beberapa tokoh terkemuka yang mampu menyusun kitab induk
ilmu hadis, seperti al-Hakim al-Naisabury dengan kitabnya Ma’rifah al-Ulum al-Hadits, Abu
Nu’aim al-Ashfahani dengan kitabnya al-Mustakhraj, al-Miyanji Abu Hafzh Umar ibn Abdul Majid
dengan kitabnya Ma La Yasa'u al-Muhaddits Jahluhu,** termasuk ke dalam masa ini adalah al-
Ghazali melalui kitab al-Mankhul dan al-Mustashfa. Dengan demikian, pada masa ini, seseorang
masih bebas merumuskan berbagai metodologi yang berfungsi untuk menentukan autentisitas
sebuah hadis. Sehingga menurut penulis, kritik yang dialamatkan kepada al-Ghazali tentang hadis-
hadis Ihya’ terjadi setelah periode al-Ghazali, atau setelah wafatnya al-Ghazali. Lebih tepatnya
setelah penyusunan kitab ilmu hadis menjadi sempurna dan banyak dijadikan acuan dalam
melakukan kajian autentisitas hadis.

lhya’ Ulumuddin yang oleh sebagian orang dianggap memuat banyak hadis palsu ternyata
oleh al-Ghazali telah diberikan disclaimer. Hal ini berkaitan dengan sikap seorang pengkaji hadis,
yang terbagi ke dalam tiga jenis. Pertama, al-lgtishar. Pada tingkatan ini, seseorang cukup
mendapatkan hadis melalui Shahih Bukhari dan Shahih Muslim dengan men-tashhih-kan naskah
pada ahli ilmu matan. Mereka tidak wajib menghafalkan nama-nama periwayat, dan cukup
berpegang pada apa yang dibawa oleh para ulama’ sebelumnya dan hendaknya berpegang tehuh
pada kitab-kitab mereka. Kedua, algtishad. Pada tingkatan ini,—seseorang hanya perlu
menyandarkan periwayan yang ada di kitab-kitab musnad yang shahih kepada kitab Shahih Bukhari
dan Shahih Muslim. Ketiga, al-Istigsha’. Pada tingkatan ini, seseorang perlu meneliti periwayatan
pada tataran hadis dhd’if, kuat, shahih, dan sagim dengan disertai pemahaman atas jalur
periwayatan, keadaan periwayat, nama-nama periwayat, dan sifat-sifat para periwayat.

Di sisi lain, kitab al-mankhul yang disusun ketika al-Ghazali masih belajar kepada Imam al-
Juwaini sebagaimana pendapat al-Subki,”® menjadi landasan utama al-Ghazali dalam mengutip
hadis. Walaupun kenyataanya kitab lhya’ mendapat banyak kritikan dengan munculnya banyak
hadis palsu, tetapi al-Ghazali dalam megutip hadis-hadisnya tidak secara serampangan. Sehingga
memang terdapat perbedaan pandangan dalam hal metodologi ulumul hadis antara al-Ghazali
dan ahli hadis. Untuk itu, perbedaan ini tidak dapat dihindarkan. Sehingga kesimpulan dari
perbedaan mengarah pada agree to disagree. Di sisi yang lain, jika lhya’ Ulumuddin karya al-
Ghazali dianggap mengandung banyak hadis-hadis maudhu’, maka hal ini menandakan ketidak
sempurnaan al-Ghazali sebagai manusia biasa. Tetapi jika lhya’ dianggap sebagai sebuah
kebenaran (dalam hal hadis), maka ini berdasarkan metode yang dikembangkan al-Ghazali dalam
memahami hadis nabi.

Hal-hal yang disampaikan oleh al-Ghazali berkenaan dengan model pengutipan dan jenis-
jenis hadis yang ada di dalam |hya’ akan sedikit banyak menjawab berbagai statement tentang
perilaku al-Ghazali yang dianggap tasahhul dalam hal hadis. Melihat problematika yang ada, maka
pandangan ahli hadis maupun ahli sufi tampak kurang relevan dengan realitas yang terjadi.
Artinya, metodologi yang digunakan oleh ahli hadis maupun ahli sufi tidak digunakan oleh al-
Ghazali. Sehingga perdebatan yang terjadi di antara hali hadis dan ahli sufi berkaitan dengan
status hadis di dalam lhya’ hanya berlaku di kalangan keduanya. Hanya saja, berbekal metodologi
yang dikembangkan oleh kedua kelompok tersebut akan memberikan sudut pandang yang
beragam dalam merespon problematika yang ada.

** Nuruddin ’lItr, 'Ulumul Hadis (Bandung: Rosdakarya, 2017), 55-56.
> Al-Sayyid Muhammad Agqil ibn "Ali al-Mahdali, A-lmam al-Ghazali Wa ’llm al-Hadits (Kairo: Dar al-Hadits,
1998), 15.

Al-Qudwah
Vol. 3, No. 2, 2025 Jurnal Studi Al-Qur’an dan Hadis S@ﬁ‘-



Ahmad Ubaidillah Ma’sum Al Anwari & Jannah 146

Problematika yang ada bisa dianalisis menggunakan tiga sudut pandang. Pertama, ahli hadis
yang menganggap bahwasanya hadis-hadis di dalam lhya’ adalah hadis problematik, karena tidak
didasarkan pada sanad yang jelas. Dengan demikian, akan memunculkan pandangan buruk atas
hadis-hadis tersebut yang cenderung ditolaknya hadis-hadis di dalam lhya’. Kedua, pandangan ahli
sufi yang menganggap bahwasanya hadis-hadis di dalam lhya’ adalah hadis shahih. Karena al-
Ghazali dan hadis-hadis yang dikutipnya memenuhi standart autentisitas menurut ahli sufi. Ketiga,
konsep ilmu hadis yang disampaikan oleh al-Ghazali di dalam Ihya’ dan beberapa kitab lainnya
yang menjelaskan sikap seorang pengkaji hadis. Dengan konsep yang dikembangkan al-Ghazali,
maka jelas hadis-hadisnya shahih.

Simpulan

Penelitian ini menemukan bahwa konstruksi kesahihan hadis dalam pandangan Abu Hamid al-
Ghazali tidak sepenuhnya tunduk pada pendekatan formalistik sebagaimana dikembangkan oleh
para ahli hadis, tetapi juga membuka ruang bagi pendekatan spiritual dan epistemologi alternatif
yang dikenal dalam tradisi tasawuf. Melalui integrasi paradigma bayani, burhani, dan irfani yang
diperkenalkan oleh Abid al-Jabiri, al-Ghazali secara implisit menggabungkan tiga pendekatan
epistemologis dalam memahami dan menilai hadis: nalar tekstual, logika rasional, dan intuisi
spiritual. Ketiga pendekatan ini tidak hanya mencerminkan sintesis metodologis al-Ghazali,
tetapi juga menunjukkan sikap akomodatifnya terhadap perbedaan metodologi antara ahli hadis
dan kaum sufi. Dalam hal periwayatan, al-Ghazali tetap menekankan pentingnya sanad dan
validitas perawi sebagaimana lazimnya disiplin ulumul hadis, namun pada saat yang sama juga
memberikan tempat pada metode-metode non-konvensional seperti liga’ al-nabi (perjumpaan
ruhani dengan Nabi) dan kasyf (penyingkapan batin) sebagai jalur pengetahuan yang sahih, selama
tidak bertentangan dengan prinsip-prinsip syariat. Hal ini menjadikan posisi al-Ghazali unik,
karena tidak mengabaikan kaidah objektif keilmuan hadis, namun juga tidak menutup
kemungkinan masuknya pengalaman spiritual sebagai medium perolehan hadis.

Dalam paradigma bayani dan burhani, al-Ghazali terlihat menjaga disiplin sanad melalui
kerangka ‘adalah al-rawi dan dabt al-rawi sebagai syarat integritas perawi. Sementara dalam
paradigma irfani, al-Ghazali—meski tidak secara eksplisit menyebut istilah tersebut—terlihat
menerima validitas intuisi dan pengalaman batin melalui hati yang bersih dan telah melalui proses
penyucian spiritual. la tidak serta-merta menolak hadis-hadis yang disampaikan melalui mimpi
atau ilham, selama substansinya tidak menyelisihi al-Qur’an dan hadis-hadis sahih yang lain.
Dengan demikian, konstruksi kesahihan hadis dalam pandangan al-Ghazali bukanlah bentuk
pemutusan dari metodologi klasik ulumul hadis, melainkan ekspansi epistemologis yang
berupaya menjembatani dunia zahir dan batin, serta memperluas horizon validitas hadis dengan
tetap menjaga integritas sumber ajaran Islam. Penelitian ini menegaskan pentingnya membaca
ulang tradisi hadis melalui pendekatan multidisipliner agar tetap relevan dalam merespons
kompleksitas pengalaman keagamaan umat Islam modern.

Daftar Pustaka

Abdullah, Mansur Thoha. Kritik Metodologi Hadis: Tinjauan Atas Kontroversi Pemikiran Al-Ghazali.
Yogyakarta: Pustaka Rihlah, 2003.

Al-Qudwah
Vol. 3, No. 2, 2025 Jurnal Studi Al-Qur’an dan Hadis -\\@/—‘



Ahmad Ubaidillah Ma’sum Al Anwari & Jannah 147

Agussalim, and Maulaya Adrikna. ‘Makkiyyah Dan Madaniyyah: Telaah Mengenai Pergeseran
Realitas Dan Kronologis Lahirnya Sebuah Hadis’. Al-Qudwah: Jurnal Studi Al-Qur'an Dan
Hadis 2, no. | (2024). http://dx.doi.org/10.24014/alqudwah.v2i|.29080.

Al-Bukhari, Abu Abdillah Muhmaad bin Ismail. Shahih Bukhari. Dar al-Fikr, 2003.

Al-Thusi, Abu Nashr al-Siraj. Kitab Al-Luma’ Fi a-Tashawwuf. Mesir: Dar al-Kutub al-Haditsah bi
Mishr, 1960.

Arafat, Ahmad Tajudin. ‘Interaksi Kaum Sufi Dengan Ahli Hadis: Melacak Akar Persinggungan
Tasawuf Dan Hadis’. Journal of Islamic Studies and Humanities 1l (2017).

Ardiansyah, Muhammad. Otoritas Imam Al-Ghazali Dalam llmu Hadits (Satu Tinjauan Yang Adil).
2nd ed. Depok: Penerbit Yayasan Pendidikan Islam al-Taqwa, 2020.

Asqalani, Ibn Hajar al-’. Fath Al-Bari Bi Syarh Sahih al-Bukhdri. Vol. |1. Mesir: Maktabah al-
Salafiyyah, 1961.

Azami, Muhammad Mustafa. Hadis Nabawi Dan Sejarah Kodifikasinya. Translated by Ali Mustafa
Yaqub. Jakarta: Pustaka Firdaus, 2020.

Choiroh, Wahyuni Nuryatul and Munawir. ‘Metodologi Pemahaman Hadis M. Yusuf al-
Qaradhawi: Studi Analitis Atas Hadis Partisipasi Wanita Dalam Berpolitik’. Al-Qudwah:
Jurnal  Studi  AFQuran  Dan  Hadis I, no. I (2023):  61-74.
http://dx.doi.org/10.24014/alqudwah.v1il.22817.

Ghazali, Abu Hamid al-. Al-Mustashfa Min ’lim al-Ushul, n.d.
Ghazali, Abu Hamid al-. lhya’ Ulumuddin. Surabaya: Haramain, 2015.

Harahap, Abdi Syahrial. ‘Epistemologi: Teori, Konsep, Dan Sumber-Sumber lImu Dalam Tradisi
Islam’. Jurnal Dakwatul Islam 5, no. | (2020).

1, Mustofa al-Siba’. Al-Sunnah Wa Makanatuha Fi al-Tasyri’ al-Islami. Dar al-Warraq, n.d.
Ibn ’Arabl. Fusis Al-Hikam. Beirut: Dar al-Kitab al-’Arabi, n.d.

Idri. Problematika Autentisitas Hadis Nabi Dari Klasik Hingga Kontemporer. Jakarta: Kencana, 2020.

. Problematika Autentisitas Hadis Nabi Dari Klasik Hingga Kontemporer. Jakarta: Kencana,
2020.

’Itr, Nuruddin. "Ulumul Hadis. Bandung: Rosdakarya, 2017.

Jabiri, Muhammad ’Abid al-. Bunyah AFAql al-Arabi. Beirut: Markaz Dirasat al-Wahdah al-
’Arabiyyah, 2004.

. Bunyah AI°Agl al-Arabi. Deirut: Markaz Dirasat al-VVahdah al-’Arabiyyah, 2004.

Kudhori, Muhammad. ‘Metode Kasyf Dalam Penilaian Hadis: Studi Tashih Hadis Di Kalangan
Kaum Sufi’. Jurnal Afkaruna 14, no. | (2018).

Kusuma, Wira Hadi. ‘Epistemologi Bayani, 'Irfani Dan Burhani al-Jabiri Dan Relevansinya Bagi
Studi Agama Untuk Resolusi Konflik Dan Peacebuilding’. Jurnal Syi’ar 18, no. | (2018).

Mahdali, Al-Sayyid Muhammad Aqil ibn ’Ali al-. AHlmam al-Ghazali Wa ’llm al-Hadits. Kairo: Dar
al-Hadits, 1998.

Malik Ibn Anas. Al-Muwatta’. Vol. 4. Majmu’ah al-Furqan al-Tijariyyah, 2003.

Al-Qudwah
Vol. 3, No. 2, 2025 Jurnal Studi Al-Qur’an dan Hadis S@ﬁ‘-



Ahmad Ubaidillah Ma’sum Al Anwari & Jannah 148

Maliki, Muhammad Ibn ’Alawi al-. AFQawa’id alF-Asasiyyah Fi ’llmi Mustalah al-Hadis, 2002.
Muslim Ibn al-Hajjaj. Shahih Muslim. Dar al-Tashil, 2014.

Ni'am, Zaedun. ‘Epistemologi Islam Dalam Perspektif M. Abdi al-Jabiri’. Jurnal Transformatif 5,
no. 2 (2021).

Qusyairi, Abdul Karim al-. Risalah Al-Qusyairiyyah Fi’llm al-Tasawwuf. Beirut: Dar al-Khayr, 2004.

Qusyairi, Abul Qasim Abdul Karim Hawazin al-. Risalah Qusyairiyah. Translated by Umar Farugq.
Jakarta: Pustaka Amani, 2013.

Sijistaniy, Sulaiman bin Asy‘ats al-. Sunan Abi Daud. Beirut: Dar al-Fikr, 2003.
Simuh. Tasawuf Dan Perkembangannya Dalam Islam. Yogyakarta: IRCiSoD, 2019.
Solihin, M. Epistemologi llmu Dalam Sudut Pandang AFGhazali. Bandung: Pustaka Setia, 2001.

Subki, Taj al-Din al-. Tabaqgat Al-Syafiiyyah al-Kubra. Vol. 6. Dar lhya’ al-Kutub al-’Arabiyyah,
1918.

Suryadi, Muhammad Alfatih Suryadilaga, Saifuddin Zuhri Qudsy, Nurun Najwah, Agung Danarto,
Ali Imron, Indal Abror, et al. lmu Sanad Hadis. Yogyakarta: Idea Press, 2017.

Suyatr, Jalal al-Din al-. Tadrib AFRawi Fi Syarh Taqrib al-Nawawi. Riyadh: Maktabah al-Kausar,
1994.

Syanawari, Muhammad Rafiq. ‘Asah Al-Kutub Ba’da Kitab Allah Ta’ala: Dirasah Muqaranah
Baina Ummaha Kutub al-Hadi$’. A-Mandumah 1, no. 51 (2016).

Sya’roni, Usman. Otentisitas Hadis Menurut Ahli Hadis Dan Kaum Sufi. Jakarta: Pustaka Firdaus,
2008.

. Otentisitas Hadis Menurut Ahli Hadis Dan Kaum Sufi. Jakarta: Pustaka Firdaus, 2008.

Tirmizi, Al-Hakim al-. Nawadir AFUsal Fr Ma’rifah Ahadis al-Rasdl. Beirut: Dar al-Nawadir, 2010.

Zed, Mestika. Metode Penelitian Kepustakaan. Jakarta: Yayasan Pustaka Obor Indonesia, 2004.

Al-Qudwah
Vol. 3, No. 2, 2025 Jurnal Studi Al-Qur’an dan Hadis S@ﬁ‘-



