
  

AL-QUDWAH  
Jurnal Studi Al-Qur’an dan Hadis 

 
ISSN: 3025-3144 (p); 3025-1702 (e) 

Vol. 3, No. 1, 2025, pp. 111–129   
DOI: 10.24014/alqudwah.v3i1.29774 

 

Copyright © 2025 by Author(s) 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License 

111 

Rekonstruksi Makna Fasad dalam Isu Pemanasan Global Perspektif 
Tafsir Maqasidi 

Nadia Agita1 & Muhammad Safwan Harun2 
1Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta, Indonesia  
2Academy of Islamic Studies, Universiti Malaya, Malaysia 
*Corresponding author: nadiaagita66@gmail.com  

Abstract Keywords: 
This article aims to reconstruct the meaning of fasād (enviromental damage) in the Qur’an through a 
tafsir maqāṣidī approach, serving as a theological response to the issue of global warming. Contemporary 
phenomena of environmental degradation, such as pollution, deforestation, and extreme climate change, 
are understood as tangible manifestations of the concept of fasād, as referenced in Q.S. Ar-Rūm: 41. 
This study employs qualitative research methods, utilizing library sources and the maqāṣidī interpretative 
approach as its analytical framework. The findings indicate that the understanding of ecological verses 
has evolved from classical textual interpretations to scientific and logical approaches during the medieval 
period, and further to contextual interpretations that address contemporary environmental challenges. 
The reconstruction of the meaning of fasād is highly relevant in developing an Islamic ecotheology 
paradigm and supports the establishment of a civilized and sustainable society. This study emphasizes 
that tackling global warming necessitates not only technical and scientific solutions, but also spiritual and 
ethical approaches grounded in revealed values. The maqāṣidī interpretation offers an integrative and 
transformative analytical framework for understanding fasād as a moral failure of humanity in fulfilling 
the mandate of khilāfah on earth. Environmental preservation requires the integration of religious and 
moral dimensions as the ethical foundation for collective action within the Muslim community, with the 
maqāṣidī approach serving as a normative basis for Islamic ecological policies aimed at fostering 
sustainable ecological awareness and facilitating constructive dialogues between theology, environmental 
science, and public policy in comprehensively addressing the climate crisis. 

Fasād; Tafsir 
maqāṣidī; 
Global 
warming; Q.S. 
Ar-Rūm: 41  

Abstrak Kata kunci: 

Artikel ini bertujuan untuk merekonstruksi makna fasād (kerusakan lingkungan) dalam Al-
Qur’an melalui pendekatan tafsir maqāṣidī sebagai respons teologis terhadap isu pemanasan 
global. Fenomena kerusakan lingkungan kontemporer seperti pencemaran, deforestasi, dan 
perubahan iklim ekstrem dipahami sebagai manifestasi nyata dari konsep fasād sebagaimana 
disebutkan dalam Q.S. Ar-Rūm: 41. Penelitian ini merupakan jenis penelitian kualitatif yang 
memanfaatkan sumber-sumber pustaka serta menggunakan pendekatan tafsir maqashidi sebagai 
pisau analisisnya. Hasil penelitian menunjukkan bahwa pemahaman terhadap ayat-ayat ekologis 
telah mengalami perkembangan dari tafsir klasik tekstual, menuju pendekatan ilmiah dan logis di 
era pertengahan, hingga tafsir kontekstual yang responsif terhadap tantangan lingkungan 
kontemporer. Rekonstruksi makna fasād ini memiliki relevansi penting dalam membangun 
paradigma ekoteologi Islam serta mendukung pembangunan peradaban yang berkeadaban dan 
berkelanjutan. Studi ini menegaskan bahwa penanggulangan pemanasan global tidak hanya 
membutuhkan solusi teknis dan ilmiah, tetapi juga pendekatan spiritual dan etis berbasis nilai-
nilai wahyu. Tafsir maqāṣidī memberikan kerangka analisis integratif dan transformatif dalam 
memahami fasād sebagai kegagalan moral manusia dalam menjalankan mandat khilāfah di bumi. 
Pelestarian lingkungan menuntut integrasi dimensi religius dan moral sebagai fondasi etis dalam 
tindakan kolektif masyarakat Muslim, dengan pendekatan tafsir maqāṣidī yang berperan sebagai 
dasar normatif bagi kebijakan ekologis berwawasan Islam, guna membangun kesadaran ekologis 
yang berkelanjutan serta membuka ruang dialog konstruktif antara teologi, ilmu lingkungan, dan 
kebijakan publik dalam merespons krisis iklim secara komprehensif. 

Fasād; Tafsir 
maqāṣidī; 
Pemanasan 
global; Q.S. 
Ar-Rūm: 41  

Article History:  
Received: 12-05-2024 | Revised: 28-04-2025, 25-05-2025 | Accepted: 27-05-2025

http://dx.doi.org/10.24014/alqudwah.v3i1.29774
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:nadiaagita66@gmail.com


Nadia Agita & Harun 

   
 Al-Qudwah  
Vol. 3, No. 1, 2025 Jurnal Studi Al-Qur’an dan Hadis 
 

112 

Pendahuluan 
Kerusakan lingkungan (fasād) merupakan persoalan penting yang terus berulang dalam berbagai 
bentuk, seperti pencemaran air, udara, dan tanah, hingga menciptakan fenomena ekstrem 
seperti pemanasan global.1 Pemanasan global menyebabkan peningkatan suhu bumi, mencairnya 
es di kutub, kebakaran hutan, dan naiknya permukaan laut. Salah satu penyebab utama terjadinya 
kerusakan lingkungan dan pemanasan global adalah efek rumah kaca (greenhouse effect), yang 
dipicu oleh berbagai aktivitas manusia seperti penggunaan bahan bakar fosil, emisi industri, dan 
pembakaran hutan.2 Istilah ini awalnya merujuk pada teknik pemanfaatan rumah kaca yang 
digunakan oleh petani di Eropa dan Amerika saat musim dingin untuk menjaga suhu tanaman.3 
Namun, dalam konteks lingkungan global, efek rumah kaca mengacu pada penumpukan gas-gas 
tertentu di atmosfer (seperti karbon dioksida dan metana) yang menjebak panas matahari, 
sehingga menyebabkan peningkatan suhu bumi secara signifikan.4 Sehingga kondisi tersebut 
menyebabkan suhu dari sebuah benda permukaan langit, seperti planet dan bintang, meningkat 
secara drastis.5 Fenomena kerusakan lingkungan ini sejatinya bukan hal baru. Al-Qur’an dalam 
Q.S. Ar-Rum: 41 telah menyinggung tentang kerusakan di darat dan laut akibat ulah tangan 
manusia. Ayat ini menegaskan hubungan kausal antara kerusakan ekologis (fasād) dengan 
perilaku manusia (kasabat aydin-nās). Artinya, kerusakan bukanlah fenomena alami yang terjadi 
begitu saja, melainkan buah dari ketimpangan moral, spiritual, dan sosial yang dilakukan oleh 
manusia sebagai khalifah di bumi.6 Memahami kembali makna fasād dalam konteks kontemporer 
dengan pendekatan maqashidi menjadi sangat penting agar umat Islam dapat merespons isu 
pemanasan global tidak sekadar dari aspek teknis atau ilmiah, melainkan juga dari perspektif 
teologis dan etis yang bersumber dari wahyu. 

Meskipun telah banyak penelitian yang membahas pemanasan global dari perspektif sains 
dan beberapa kajian tafsir terhadap ayat-ayat lingkungan,7 namun terdapat celah yang belum 
tergarap secara maksimal, yaitu bagaimana dinamika penafsiran ayat-ayat tersebut dikaitkan 
dengan konteks ekologi kontemporer. Penulis merumuskan dua kecenderungan dari penelitian 

 
1 Nia Wulandari and Hayat Sholihin, ‘Kerusakan Lingkungan Menurut Sains Dan Ahmad Mustafa Al-Maraghi’, 

Al Tadabbur: Jurnal Ilmu Alquran Dan Tafsir 05, no. 01 (2020): 123, https://doi.org/10.30868/at.v5i1. 
2 Ali Martin and Leli Robiah, ‘Indonesia and Governance Global Warming (Case Study Indonesia 

Contribution To Unfccc)’, Senaspolhi 5 Fisip Unwahas 5, no. July (2023): 1–23. 
3 Mikalai Filonchyk et al., ‘Greenhouse Gases Emissions and Global Climate Change: Examining the Influence 

of CO2, CH4, and N2O’, Science of The Total Environment 935 (July 2024): 173359, 
https://doi.org/10.1016/j.scitotenv.2024.173359; Leonel J. R. Nunes, ‘The Rising Threat of Atmospheric CO2: A 
Review on the Causes, Impacts, and Mitigation Strategies’, Environments 10, no. 4 (2023): 66, 
https://doi.org/10.3390/environments10040066. 

4 Piers M. Forster et al., ‘Indicators of Global Climate Change 2024: Annual Update of Key Indicators of the 
State of the Climate System and Human Influence’, Earth System Science Data 17, no. 6 (2025): 2641–80, 
https://doi.org/10.5194/essd-17-2641-2025; Birhanu Chalchisa Werku et al., ‘Impact of Methane Emissions on 
Greenhouse Gas Emissions in Selected Sub-Saharan African Countries: A Comprehensive Analysis and Policy 
Framework for Mitigation Strategies’, Environmental Sciences Europe 37, no. 1 (2025): 199, 
https://doi.org/10.1186/s12302-025-01214-6. 

5 Riza Pratama and Luthfi Parinduri, ‘Penaggulangan Pemanasan Global Riza Pratama , Luthfi Parinduri’, Buletin 
Utama Teknik 15, no. 1 (2019): 91. 

6 Imam Jalaluddin Al-Mahalli and Imam Jalaluddin As-suyuti, Tafsir Jalalain, 2nd edn (Sinar Baru Algensindo, 
n.d.), 462. 

7 Safira Azmy Rifzikka, ‘Studi Analisis Tafsir Surah Ar-Rum Ayat 41 Tentang Kerusakan Lingkungan’, Journal 
of Islamic Studies and Humanities 9, no. 2 (2024): 254–98, https://doi.org/10.21580/jish.v9i2.23659; 222411134 Abdul 
Ilah Thohir, Hifz Al-Bi’ah dan Tafsir Ekologi (Studi Analisis Kelestarian Lingkungan dalam Global Warming), Program 
Pascasarjana IIQ Jakarta, 2025, https://repository.iiq.ac.id//handle/123456789/4152. 



Nadia Agita & Harun 

   
 Al-Qudwah  
Vol. 3, No. 1, 2025 Jurnal Studi Al-Qur’an dan Hadis 
 

113 

terdahulu terkait hal ini. Pertama, kajian yang membahas isu kerusakan lingkungan atau 
pemanasan global dan dampaknya dalam perspektif sains. Kedua, kajian yang membahas 
mengenai isu kerusakan lingkungan dalam perspektif tafsir. Penelitian pemanasan global yang 
berkaitan dengan ilmu sains dilakukan oleh Silfia Ainurrohmah & Sudarti,8 dan Mir’atul Azizah 
et.al.9 tulisan ini membahas penyebab dari fenomena pemanasan global dan menganalisa secara 
kritis akibat dampak yang ditimbulkan dari adanya fenomena tersebut. Penelitian mengenai isu 
kerusakan lingkungan berkaitan dengan perspektif tafsir seperti yang ditulis oleh Agus 
Firmansyah et.al,10 Juni Ratnasari dan Siti Chodijah.11 Tulisan ini membahas mengenai 
permasalahan akibat adanya kerusakan lingkungan dengan menggunakan ayat yang berkaitan 
seperti Q.S. Ar-Rum : 41, Q.S. Al-A’raf: 56 serta mengambil sumber-sumber tafsir sebagai 
rujukan.  

Berdasarkan telaah terhadap literatur yang ada, ditemukan adanya kekosongan ilmiah 
dalam menjelaskan bagaimana konsep fasād dapat direkonstruksi dalam kerangka tafsir maqāṣidī 
sebagai respons terhadap isu pemanasan global. Kajian-kajian sebelumnya belum banyak yang 
mengintegrasikan secara menyeluruh diskursus ekologi, maqāṣid al-syarī‘ah, dan penafsiran 
terhadap ayat-ayat tentang fasād dalam satu kerangka analisis yang utuh dan aplikatif. Disinilah 
letak celah keilmuan yang ingin dijawab melalui penelitian ini. Tulisan ini bertujuan untuk 
mengkaji kembali makna fasād dalam Al-Qur’an melalui pendekatan tafsir maqāṣidī, dengan 
fokus pada relevansinya terhadap krisis lingkungan global, khususnya pemanasan global. 
Pendekatan ini tidak hanya bertumpu pada pembacaan tekstual, tetapi juga mengeksplorasi 
tujuan-tujuan ilahiah yang terkandung dalam ayat-ayat tersebut, sehingga mampu memberikan 
kontribusi nyata dalam pengembangan ekoteologi Islam kontemporer. 

Penelitian ini dibangun di atas argumen bahwa fasād dalam Al-Qur’an bukan hanya 
mencerminkan kerusakan moral atau sosial, tetapi juga mencakup kerusakan ekologis yang 
diakibatkan oleh penyimpangan manusia dari prinsip-prinsip maqāṣid ash-sharī‘ah. Dengan kata 
lain, fasād adalah manifestasi dari kegagalan manusia dalam menjalankan fungsi ‘imārah al-arḍ 
dan khilāfah, yang ditandai oleh eksploitasi sumber daya alam tanpa batas, konsumerisme 
berlebihan, serta ketidakadilan ekologis. Al-Qur’an tidak memisahkan antara etika spiritual dan 
etika ekologis. Ketika ayat menyebutkan bahwa kerusakan tampak di darat dan di laut, maka 
yang dimaksud bukan hanya aspek fisik semata, tetapi juga kerusakan struktur nilai dan sistem 
sosial yang melandasinya. Memahami fasād dalam kerangka tafsir maqāṣidī memungkinkan kita 
untuk membaca Al-Qur’an secara kontekstual dan transformatif, yang berujung pada aksi nyata 
dalam menjaga keberlanjutan hidup. Tafsir maqāṣidī memberikan kerangka konseptual untuk 
menjembatani antara teks dan konteks, antara wahyu dan realitas. Dalam hal ini, kerusakan 
ekologis yang kita alami saat ini bukan sekadar persoalan teknis yang dapat diatasi dengan 
kebijakan negara atau teknologi, tetapi merupakan kegagalan spiritual dan epistemik dalam 

 
8 Silfia Ainurrohmah and Sudarti Sudarti, ‘Analisis Perubahan Iklim Dan Global Warming Yang Terjadi Sebagai 

Fase Kritis’, Jurnal Phi Jurnal Pendidikan Fisika Dan Fisika Terapan 3, no. 3 (2022): 1, https://doi.org/10.22373/p-
jpft.v3i3.13359. 

9 Mir’atul Azizah et al., ‘Kajian Risiko Bencana Berdasarkan Jumlah Kejadian Dan Dampak Bencana Di 
Indonesia Periode Tahun 2010 – 2020’, PENDIPA Journal of Science Education 6, no. 1 (2022): 35–40, 
https://doi.org/10.33369/pendipa.6.1.35-40. 

10 Agus Firmansyah et al., ‘Sustainability Sistem Ekologi Bumi: Tafsir Klasik Dan Kontemporer Surat Ar Rum 
Ayat 41’, Amorti: Jurnal Studi Islam Interdisipliner 2, no. 3 (2023): 160–66, https://doi.org/10.59944/amorti.v2i3.108. 

11 Wulandari and Sholihin, ‘Kerusakan Lingkungan Menurut Sains Dan Ahmad Mustafa Al-Maraghi’. 



Nadia Agita & Harun 

   
 Al-Qudwah  
Vol. 3, No. 1, 2025 Jurnal Studi Al-Qur’an dan Hadis 
 

114 

memandang alam sebagai ciptaan Allah yang sakral dan memiliki hak untuk dilestarikan. Oleh 
karena itu, rekonstruksi makna fasād adalah bagian dari upaya ijtihād ekologis yang berbasis 
pada maqāṣid, dengan tujuan akhir menciptakan tatanan dunia yang adil, lestari, dan 
berkeadaban.  

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan jenis penelitian kepustakaan  yang 
menitikberatkan pada analisis teks keagamaan dan konteks sosial-ekologis kontemporer. 
Sumber data primer penelitian ini adalah Al-Qur’an, khususnya ayat-ayat yang berbicara tentang 
fasād dan relasi manusia dengan alam, dengan Q.S. Ar-Rūm [30]: 41 sebagai ayat utama kajian. 
Data sekunder diperoleh dari kitab-kitab tafsir klasik dan kontemporer, literatur tafsir maqāṣidī, 
karya-karya tentang maqāṣid al-syarī‘ah, serta penelitian ilmiah yang membahas krisis lingkungan 
dan pemanasan global. Teknik analisis data dilakukan melalui metode tafsir tematik (mawḍū‘ī) 
yang dipadukan dengan pendekatan tafsir maqāṣidī, yaitu dengan mengidentifikasi tujuan-tujuan 
syariat di balik peringatan Al-Qur’an tentang kerusakan. Tahapan analisis meliputi inventarisasi 
ayat relevan, kajian penafsiran ulama, kontekstualisasi dengan realitas ekologis mutakhir, serta 
penarikan kesimpulan secara interpretatif dan kritis untuk menghasilkan pemahaman yang 
komprehensif dan aplikatif. 

Pembahasan 
Sejarah, Dampak, dan Respons Agama terhadap Pemanasan Global 
Pemanasan global secara historis dapat ditelusuri sejak terjadinya Revolusi Industri pada akhir 
abad ke-18, yang menandai perubahan besar dalam pola produksi manusia. Pada fase ini, sistem 
produksi yang sebelumnya mengandalkan tenaga manusia mulai beralih ke penggunaan mesin 
dengan tujuan meningkatkan efisiensi dan keuntungan ekonomi. Peralihan tersebut mendorong 
penggunaan bahan bakar fosil secara masif sebagai sumber energi utama. Batu bara menjadi 
bahan bakar dominan pada tahap awal industrialisasi, kemudian digantikan oleh minyak bumi 
pada pertengahan abad ke-19 seiring perkembangan teknologi mesin.12 Memasuki abad ke-20, 
gas alam mulai digunakan secara luas sebagai sumber energi alternatif. Meskipun gas melepaskan 
emisi karbon dioksida lebih rendah dibandingkan minyak dan batu bara, ketergantungan global 
terhadap bahan bakar fosil tetap menyebabkan akumulasi gas rumah kaca di atmosfer.13 
Akumulasi inilah yang menjadi pemicu utama meningkatnya suhu rata-rata bumi secara bertahap 
dan berkelanjutan. 

Dampak dari proses industrialisasi tersebut tidak langsung disadari sebagai ancaman serius 
bagi keberlanjutan kehidupan manusia. Pada tahap awal, peningkatan suhu bumi dianggap sebagai 
fenomena alamiah yang wajar dan tidak memerlukan perhatian khusus. Namun, seiring 
berjalannya waktu, dampak pemanasan global mulai dirasakan secara nyata dalam bentuk 
perubahan iklim ekstrem, meningkatnya suhu di berbagai wilayah, serta terganggunya 
keseimbangan ekosistem. Fenomena ini tidak hanya terjadi di negara-negara industri, tetapi juga 
dirasakan oleh negara berkembang, termasuk Indonesia, baik di kawasan perkotaan maupun 
pedesaan. Kondisi ini menunjukkan bahwa pemanasan global bersifat lintas batas dan tidak 
mengenal sekat geografis. Kesadaran global terhadap bahaya pemanasan global mulai tumbuh 

 
12 Riza Pratama and Luthfi Parinduri, ‘Penanggulangan Pemanasan Global’, Buletin Utama Teknik 15, no. 1 

(2019): 94. 
13 H.J. Mukono, Analisis Kesehatan Lingkungan Akibat Pemanasan Global, 1st edn (Airlangga University Press, 

2018), 2. 



Nadia Agita & Harun 

   
 Al-Qudwah  
Vol. 3, No. 1, 2025 Jurnal Studi Al-Qur’an dan Hadis 
 

115 

ketika berbagai penelitian ilmiah berhasil menunjukkan keterkaitan antara aktivitas manusia, 
emisi gas rumah kaca, dan perubahan iklim yang semakin masif serta sulit dikendalikan. 

Isu pemanasan global kemudian memperoleh perhatian internasional yang lebih serius 
sejak diselenggarakannya Konferensi Tingkat Tinggi Bumi di Rio de Janeiro pada tahun 1992. 
Konferensi ini menjadi tonggak penting dalam mengangkat isu lingkungan ke dalam agenda global 
dan mendorong kerja sama antarnegara. Sebelumnya, persoalan pemanasan global belum 
dianggap sebagai ancaman bersama, melainkan hanya dipahami sebagai dampak sampingan 
pembangunan. Namun, berbagai temuan ilmiah yang semakin kuat mendorong perubahan cara 
pandang dunia internasional. Kesadaran tersebut semakin menguat melalui Konferensi Kyoto 
tahun 1997, yang menegaskan bahwa pemanasan global merupakan tantangan serius bagi 
keberlangsungan umat manusia. Sejak saat itu, pemanasan global dipahami sebagai persoalan 
bersama yang memerlukan penanganan komprehensif, terintegrasi, dan berkelanjutan melalui 
kebijakan, teknologi, serta perubahan perilaku manusia secara kolektif.14 

Bumi sebagai sebuah planet yang dihuni oleh berbagai makhluk hidup telah menghangat 
juga mendingin berkali-kali selama 4,65 milyar tahun sejarahnya. Pada saat ini, bumi menghadapi 
pemanasan yang cepat, para ilmuan beranggapan hal ini disebabkan oleh aktifitas manusia. 
Indonesia merupakan menjadi Negara terbesar ke-3 di dunia setelah Cina sebagai penyumbang 
gas rumah kaca dari kebakaran hutan dan pembakaran lahan gambut (yang diubah menjadi 
permukiman atau hutan industri).15 Diperkirakan, efek rumah kaca telah meningkatkan suhu 
bumi rata-rata 1-5°C. Bila kecenderungan peningkatan gas rumah kaca tetap seperti sekarang 
akan menyebabkan peningkatan pemanasan global antara 1,5 -4,5°C sekitar tahun 2030. 

Dengan meningkatnya konsentrasi gas CO2 di atmosfer, maka akan semakin banyak 
gelombang panas yang dipantulkan dari permukaan bumi diserap atmosfer. Hal ini akan 
mengakibatkan suhu permukaan bumi menjadi meningkat. Meningkatnya suhu pada pemukaan 
bumi dapat mengakibatkan terganggunya ekosistem dan mekasnisme biota di bumi, terutama 
hutan sebagai sarana pendaur ulang karbon dioksida di udara. Selain itu, juga mengakibatkan 
mencairnya es di wilayah kutub hingga meningkatkan volume air laut dan mengancam 
keberadaan daratan. Karena suhu merupakan salah satu parameter dari iklim maka saat terjadi 
perubahan suhu secara global akan mengakibatkan terjadinya perubahan iklim global yang 
ekstrim pula.16 

Dulu perubahan iklim mungkin tidak terasa, akan tetapi semakin berkembangnya 
teknologi serta kebutuhan manusia di era sekarang, perubahan iklim semakin terasa. Pemanasan 
global juga dapat mengganggu hayati laut. Salah satunya terumbu karang dari jenis hermatifik 
yakni hewan karang pembentuk kerangka karang dari tumpukan kapur atau kalsium karbonat 
(𝐶𝑎𝐶𝑂3 ) sebagai hasil fotosintesis jutaan alga zooxznthellae yang bersimbiosis dalam jaringan 
hewan karang tersebut.17 Perubahan iklim juga dapat mempengaruhi gender, saat dampak 
perubahan iklim masuk suatu wilayah dan wilayah tersebut didiami masyarakat maka 

 
14 Mark A. Maslin et al., ‘A Short History of the Successes and Failures of the International Climate Change 

Negotiations’, UCL Open Environment 5 (2023), https://doi.org/10.14324/111.444/ucloe.000059; S. Niggol Seo, 
‘Beyond the Paris Agreement: Climate Change Policy Negotiations and Future Directions’, Regional Science Policy & 
Practice 9, no. 2 (2017): 121–41, https://doi.org/10.1111/rsp3.12090. 

15 Triana Vivi, ‘Pemanasan Global 3’, Jurnal Kesehatan Masyarakat Andalas 2, no. 2 (2008): 160. 
16 Nunes, ‘The Rising Threat of Atmospheric CO2’. 
17 Ainurrohmah and Sudarti, ‘Analisis Perubahan Iklim Dan Global Warming Yang Terjadi Sebagai Fase 

Kritis’, 5. 



Nadia Agita & Harun 

   
 Al-Qudwah  
Vol. 3, No. 1, 2025 Jurnal Studi Al-Qur’an dan Hadis 
 

116 

menempatkan perubahan iklim dalam sosiologis penting, termasuk perspektif gender sebab 
perubahan iklim hadir di tengan ruang sosiologis yang di dalamnya terdapat relasi gender. Dilihat 
dar perspektif sosiologi dampak yang dirasakan berbeda antar kelompok seperti kelompok 
minoritas yang terpinggirkan, orang tua, anak-anak. Perubahan iklim juga akan terasa berbeda 
antara laki-laki dan perempuan. Laki-laki dan perempuan memiliki peran yang berbeda dalam 
keluarga, serta memiliki persepsi berbeda mengenai rencana. Salah satu contoh aspek sosial 
yang dialami ialah hilangnya mata pencaharian bagi kawasan pesisir karena kenaikan permukaan 
air laut dan nelayanlah yang menjadi korban.18  

Manusia memanfaatkan berbagai sumberdaya di lingkungannya untuk hidup. Manusia 
mengambil makanan dari apa yang tumbuh dan hidup di darat dan di air, menghirup oksigen dari 
udara. Manusia juga menggunakan batubara, minyak dan bahan alam lainnya untuk menghasilkan 
energi ataupun menjalan-kan pabrik-pabrik. Pabrik-pabrik itu menghasilkan barang-barang yang 
berguna untuk meningkatkan taraf hidup dan kesejahteraan manusia. Di daerah pedalaman yang 
penduduknya tidak padat, kegiatan industri terbilang masih minim dan pepohonan hijau masih 
menutupi sebagian   besar permukaan bumi, sehingga masih didapati keseimbangan antara 
pembuangan   limbah dan kemampuan alam mengolahnya kembali. Dengan kata lain terdapat 
keseimbangan antara kegiatan manusia dan daya dukung lingkungan.19 

Di sisi lain, keterlibatan agama dalam isu lingkungan tidak bisa diabaikan, hal ini 
mencerminkan narasi yang lebih luas tentang saling ketergantungan dan tanggung jawab moral 
terhadap bumi. Dalam banyak tradisi agama, bumi dipandang sebagai ciptaan yang suci dan harus 
dijaga sebagai bentuk ibadah kepada Sang Pencipta. Agama mendorong nilai-nilai kearifan lokal, 
kesederhanaan, dan keberlanjutan dalam konsumsi serta pemanfaatan sumber daya. Institusi 
keagamaan memiliki potensi besar dalam menjangkau masyarakat akar rumput melalui 
pendidikan lingkungan dan kampanye sosial. Sebagai contoh, banyak gereja, masjid, dan sinagoga 
kini menjalankan program daur ulang, efisiensi energi, dan penghijauan sebagai bagian dari agenda 
iman mereka.20 Pendekatan ini menegaskan bahwa perubahan iklim bukan hanya masalah 
teknologi, tetapi juga transformasi nilai dan perilaku. Al-Jayyousi dan Salter mencatat bahwa 
kerangka keimanan sangat efektif dalam membentuk norma sosial baru yang berorientasi pada 
kepedulian ekologis dan solidaritas komunitas.21 Agama dapat memainkan peran strategis dalam 
merespons krisis iklim dengan memperkuat kesadaran etis, memperluas partisipasi publik, dan 
mendorong keberlanjutan hidup. 

Pemanasan global juga mengundang refleksi mendalam dalam komunitas agama mengenai 
keadilan ekologis dan bahaya antropo-sentrisme. Narasi-narasi keagamaan yang sebelumnya 
berpusat pada dominasi manusia atas alam kini bergeser ke arah kesadaran akan keterhubungan 
seluruh ciptaan. Skrimshire menekankan bahwa perubahan iklim memaksa umat beragama 
untuk merevisi pemahaman mereka tentang relasi manusia dengan alam, dari paradigma 

 
18 Rusmadi, ‘Pengarusutamaan Gender Dalam Kebijakan Perubahan Iklim Di Indonesia’, Sawwa: Jurnal Studi 

Gender 12, no. 1 (2017): 91, https://doi.org/10.21580/sa.v12i1.1470. 
19 Mohammad Ramlan, ‘Pemanasan Global (Global Warming)’, Jurnal Teknologi Lingkungan 3, no. 1 (2002): 

31. 
20 Puglisi, Ludovico, dan Johan Buitendag. “Faith-Based Climate Action: Collaboration and Hope.” 

Ecotheology Journal 29, no. 3 (2022): 145–62. 
21 Al-Jayyousi, Odeh, et al. "Faith and Sustainability: Reframing Climate Ethics through Religion." Sustainability 

15, no. 5 (2023): 1–15; Salter, Liam, et al. "Spiritual Values and Climate Change: Building Community Resilience." 
Religions 14, no. 3 (2023): 120–34. 



Nadia Agita & Harun 

   
 Al-Qudwah  
Vol. 3, No. 1, 2025 Jurnal Studi Al-Qur’an dan Hadis 
 

117 

dominatif menjadi paradigma kooperatif.22 Hal ini mendorong tumbuhnya ekoteologi sebuah 
pendekatan yang memadukan spiritualitas, etika, dan ilmu lingkungan. Ekoteologi memperkuat 
pemahaman bahwa menjaga bumi adalah bagian dari ibadah dan tanggung jawab moral yang tak 
terpisahkan dari iman. Lebih jauh, pergeseran ini membuka ruang bagi pendekatan interdisipliner 
yang menjembatani antara sains, budaya, dan agama dalam mengatasi krisis lingkungan. Dalam 
konteks ini, agama tidak hanya hadir sebagai keyakinan pribadi, tetapi sebagai kekuatan sosial 
yang mampu memobilisasi jutaan orang untuk menciptakan perubahan. Dengan demikian, 
keterlibatan agama dalam isu pemanasan global menjadi kunci penting dalam membentuk masa 
depan bumi yang lebih berkeadilan dan berkelanjutan. 

Dinamika Mufasir terhadap Penafsiran Al-Qur’an dalam Q.S. Ar-Rum: 41 
Q.S. Ar-Rūm [30]: 41 merupakan salah satu ayat kunci dalam Al-Qur’an yang secara eksplisit 
mengaitkan fenomena kerusakan di darat dan di laut dengan perbuatan manusia. Ayat ini tidak 
hanya menyampaikan pesan normatif tentang larangan berbuat fasād, tetapi juga membuka ruang 
penafsiran yang luas terkait makna, bentuk, dan implikasi kerusakan tersebut dalam berbagai 
konteks zaman.23 Para mufasir memiliki pendekatan dan penekanan yang beragam dalam 
memahami ayat ini. Dinamika penafsiran terhadap Q.S. Ar-Rūm [30]: 41 menunjukkan 
bagaimana Al-Qur’an terus dibaca secara kontekstual, mulai dari penekanan moral-spiritual 
dalam tafsir klasik hingga pembacaan sosial dan ekologis dalam tafsir kontemporer.24 Mengkaji 
perbedaan dan perkembangan penafsiran para mufasir terhadap ayat ini menjadi penting untuk 
melihat bagaimana konsep fasād mengalami perluasan makna dan relevansi, khususnya dalam 
merespons krisis lingkungan dan pemanasan global di era modern.  

نَوْعُجِرْـَي مْهَُّلعَلَ اوْلُمِعَ يْذَِّلا ضَعْـَب مْهُقَـْيذِيُلِ سِاَّنلا ىدِيْاَ تْبَسَكَ ابمَِ رِحْبَلْاوَ برَِّلْا فىِ دُاسَفَلْا رَهَظَ  
Telah nampak kerusakan di darat dan di laut disebabkan karena perbuatan tangan manusia, 

supaya Allah merasakan kepada mereka sebahagian dari (akibat) perbuatan mereka, agar mereka 
kembali (ke jalan yang benar). 

Pada ayat ini, makna kerusakan ditunjukkan oleh kata al-fasad. Kata al-fasad, menunjukkan 
pada suatu keadaan yang rusak atau bergeser dari keteraturan yang seharusnya atau berubah 
dari bentuk asalnya. Dapat dipahami bahwa kata fasad tidak hanya berkonotasi pada alam, 
melainkan juga termasuk badan, jiwa, atau lainnya. Kata fasad dalam Al-Qur’an setidaknya 
disebutkan dalam lima hal, diantaranya, Pertama, perilaku menyimpang dan tidak bermanfaat 
(QS. al-Baqarah (2): 11). Kedua, ketidakteraturan dan berantakan (QS. al-Anbiya (21): 22). 
Ketiga, perilaku destruktif (merusak) (QS. al-Naml (27) : 34), Keempat, menelantarkan atau tidak 
peduli (QS. al-Baqarah (2): 220). Kelima, kerusakan lingkungan (QS. ar-Rum (30): 41). Istilah-
istilah lain yang dipakai dalam Al-Qur’an untuk menunjukkan arti kerusakan lainnya ialah halaka, 
sa’a dan dammara.25 

 
22 Skrimshire, Stefan. Future Ethics: Climate Change and Apocalyptic Imagination in Religion and Philosophy. 

London: Continuum, 2013. 
23 Lintang Dewi Fi’liya Putri et al., ‘Membaca Krisis Lingkungan Melalui Lensa Tafsir Ekologi: Analisis QS. al-

Rūm [30]: 41’, Canonia Religia 3, no. 1 (2025): 35–48, https://doi.org/10.30762/cr.v3i1.3143. 
24 Lukman Hakim and Munawir Munawir, ‘Kesadaran Ekologi Dalam Al-Qur’an: Studi Penafsiran Al-Razi 

Pada QS. Al-Rum (30): 41’, TAFSE: Journal of Qur’anic Studies 5, no. 2 (2020): 51–63, 
https://doi.org/10.22373/tafse.v5i2.9065. 

25 Hakim and Munawir, ‘Kesadaran Ekologi Dalam Al-Qur’an’. 



Nadia Agita & Harun 

   
 Al-Qudwah  
Vol. 3, No. 1, 2025 Jurnal Studi Al-Qur’an dan Hadis 
 

118 

Dalam menafsirkan ayat tersebut, mufassir klasik cenderung menafsirkannya secara 
tekstual seperti pada tafsir Jalalain yang ditulis oleh Imam Jalaluddin Al-Mahalli dan As-suyuti.  

برَِّلْا فىِ دُاسَفَلْا رَهَظَ  (Telah nampak kerusakan di darat) ditafsirkan sebagai terhentinya hujan dan 

menipisnya tumbuh-tumbuhan َرحْبَلْاو  (di laut) maksudnya pada negeri-negeri yang memiliki banyak 

sungai dan menjadi kering. َِسِاَّنلا ىدِيْاَ تْبَسَكَ ابم  (disebabkan karena perbuatan tangan manusia) yakni 

berupa perbuatan-perbuatan maksiat, ِمْهُقَـْيذِيُل  (supaya Allah merasakan kepada mereka) agar kami 

merasakan kepada mereka, يْذَِّلا ضَعْـَب  (sebahagian dari (akibat) perbuatan mereka),  َنَوْعُجِرْـَي مْهَُّلعَل  (agar 

mereka kembali (ke jalan yang benar) dimaksudkan agar mereka bertobat dari segala bentuk 
perbuatan maksiat.26 Secara keseluruhan, pada ayat tersebut diinterpretasikan bahwa kerusakan-
kerusakan yang terjadi baik didarat maupun dilautan timbulkan akibat perbuatan-perbuatan 
maksiat yang dilakukan oleh manusia sehingga Allah memberikan hukuman kepada mereka 
berupa bentuk kekeringan. 

Tafsir pada era pertengahan mulai cenderung mengaitkannya dengan ilmu pengetahuan 
dan berfikir logis, sehingga dalam memahami Q.S. Ar-Rum: 41 mengalami pergeseran makna. 
Seperti yang penafsiran Fakhruddin al-Razi dalam kitab tafsir al-Kabir Mafatih al-ghaib. Al-Razi 
berpendapat bahwa yang dimaksud dengan kerusakan di daratan dan lautan ialah terjadinya angin 
topan,27 yakni angin yang bergerak dengan kecepatan tinggi yang berada pada dua lokasi 
berdekatan namun memiliki perbedaan tekanan udara yang sangat besar.28 dan juga akibat 
rusaknya lahan hijau, meningkatnya tingkat keasinan dan keasaman air laut, dan rusaknya 
persediaan air di area perkotaan. Al-Razi juga berpendapat terkait kerusakan yang terjadi sebab 
ulah tangan manusia merupakan akibat kesyirikan manusia. Al-Razi melihat bahwa kesyirikan 
tidak hanya pada keyakinan atau teologi saja, melainkan juga dilakukan oleh anggota tubuh. 
Kesyirikan yang kedua memiliki dua bentuk, yakni fasiq dan ma’shiyah. Al-Razi menegaskan 
bahwa kemaksiatan yang dilakukan oleh seseorang tidaklah berdampak buruk bagi Allah, justru 
itu akan berdampak buruk bagi dirinya sendiri. Namun, sayangnya al-Razi tidak menyebutkan 
contoh dari bentuk kemaksiatan yang bisa berdampak bagi kerusakan lingkungan.  

Sedangkan tafsir pada era kontomporer dalam memahami Q.S. Ar-Rum: 41 cenderung 
kontekstual. Hal tersebut terlihat dari penyajian makna direlevansikan pada kebutuhan 
penyelesaian problem aktual yang terjadi di tengah-tengah masyarakat. Dalam tafsir Al-Azhar 
misalnya, Buya Hamka memaknai ayat tersebut bahwasannya “Allah telah mengirimkan manusia 
ke atas bumi ini ialah untuk menjadi Khalifah Allah, yang berarti pelaksana dari kemauan Tuhan. 
Banyaklah rahasia Kebesaran dan Kekuasaan Ilahi menjadi jelas dalam dunia, karena usaha manusia. 
Sebab itu maka menjadi Khalifah hendaklah menjadi mushlih, berarti suka memperbaiki dan 
memperindah”.29 Maksudnya ialah manusia sebagai khalifah yang telah dipilih Allah di bumi 
hendaknya senantiasa untuk dapat menjaga dan terus memperindah setiap hal yang telah Allah 
ciptakan. Sebagaimana merujuk pada Q.S. Al-A’raf: 56.  

Lanjutan penafsiran pada ayat tersebut, dengan perkembangan zaman dan ilmu 
pengetahuan yang terjadi sehingga manusia berlomba-lomba untuk membangun bangunan yang 

 
26 Al-Mahalli and As-suyuti, Tafsir Jalalain, 462. 
27 Fakhr al-Din Al-Razi, Mafatih Al-Ghayb (Dar al-Fikr, 1981), 128. 
28 Hakim and Munawir, ‘Kesadaran Ekologi Dalam Al-Qur’an’. 
29 Abdul Malik Karim Amrullah, Tafsir Al-Azhar, 7th edn (n.d.), 5532. 



Nadia Agita & Harun 

   
 Al-Qudwah  
Vol. 3, No. 1, 2025 Jurnal Studi Al-Qur’an dan Hadis 
 

119 

megah dan besar, seperti jembatan-jembatan panjang, gedung-gedung bertingkat menjulang 
langit, menara Eiffel yang akhirnya jiwa manusia jauh dari Tuhan. Dan tanpa sadar bumilah yang 
mendapatkan dampaknya, dengan timbulnya berbagai kerusakan yang terjadi seperti didarat, 
terdapat banyak polusi (pengotoran udara), yang diakibatkan oleh asap dari zat-zat pembakar, 
minyak tanah, solar, bensin dan sebagainya. Bagaimana bahaya dari asap pabrik yang besar 
bersama dengan asap mobil dan kendaraan bermotor yang menjadi kendaraan bagi manusia. 
Udara yang telah kotor dihirup setiap hari, sehingga paru-paru manusia penuh dengan kotoran.  

Kemudian juga terjadi kerusakan yang timbul di lautan. Air laut rusak karena kapal tangki 
yang besar membawa minyak tanah atau bahan bakar kemudian pecah di laut. Demikian pula air 
dari pabrik-pabrik kimia yang mengalir melalui sungai-sungai menuju lautan, semakin hari 
semakin banyak. Akhirnya air laut penuh racun dan ikan-ikan jadi mati.30 Tentunya berbagai 
contoh kemajuan industri yang telah dijelaskan oleh Hamka telah terjadi pada era sekarang ini. 
Sehingga akibat keserakahan manusia dan hanya mementingkan kepentingan kelompok dan 
pribadi bisa berdampak besar bagi ekosistem di bumi dan mengakibatkan adanya pemanasan 
global.  

M. Quraish Shihab juga memberikan pendapat yang sama dalam memahami Q.S. Ar-Rum: 
41 bahwa setiap pelanggaran (fasad) yang dilakukan manusia, mengakibatkan gangguan 
keseimbangan di darat dan di laut. Laut telah tercemar, sehingga ikan mati dan hasil laut 
berkurang. Daratan semakin panas sehingga terjadi kemarau panjang. Akhirnya, keseimbangan 
lingkungan menjadi kacau. Inilah yang mengantar sementara ulama kontemporer memahami 
ayat ini sebagai isyarat tentang kerusakan lingkungan.31 Semakin banyak perusakan terhadap 
lingkungan, semakin besar pula dampak buruknya terhadap manusia. Semakin banyak dan 
beraneka ragam dosa yang diperbuat oleh manusia, maka semakin parah pula kerusakan 
terhadap lingkungan. Memang Allah SWT menciptakan semua makhluk, saling berkaitan antara 
satu dengan yang lainnya. Dalam keterkaitan itu, lahir keserasian dan keseimbangan dari yang 
terkecil hingga yang terbesar, dan semua tunduk dalam pengaturan Allah.32  

Jika terjadi gangguan pada keharmonisan dan keseimbangan, maka akan menimbulkan 
kerusakan, baik berskala kecil atau besar, pasti akan berdampak pada seluruh bagian alam, 
termasuk manusia baik yang merusak maupun yang merestui perusakan itu. Dengan demikian, 
seiring dengan berkembangnya zaman, pola dalam memahami dan mengonstruksi makna 
terhadap Q.S. Ar-Rum:41 dari era tafsir klasik sampai kepada tafsir era kontomporer terus 
mengalami pergeseran. Hal ini tentunya tidak terlepas dari kondisi dan situasi yang terjadi pada 
setiap masing-masing penafsir. Penafsiran terus bergerak secara dinamis dari yang mulai 
memaknai secara tekstual beralih dengan mengoneksikan dengan berbagai ilmu pengetahuan 
diikuti alur berfikir logis sampai kepada memahami secara kontekstual dengan melihat 
perubahan yang terjadi mengikuti setiap kebutuhan dan problematika di tengah-tengah 
masyarakat sosial. 

Pada era kontemporer saat ini, mulai menarik perhatian masyarakat, khususnya di tengah 
kemajuan bidang ilmu pengetahuan dan teknologi, atau yang biasa dikenal dengan era milenial. 
Hal ini dikarenakan kemajuan di era milenial membawa dampak serius terhadap kelestarian 
lingkungan. Pola fikir masyarakat milenial yang cenderung didominasi oleh materialisme telah 

 
30 Amrullah, Tafsir Al-Azhar, 5534. 
31 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah, 11th edn (Lentera Hati, 2003), 77. 
32 Shihab, Tafsir Al-Misbah, 78. 



Nadia Agita & Harun 

   
 Al-Qudwah  
Vol. 3, No. 1, 2025 Jurnal Studi Al-Qur’an dan Hadis 
 

120 

menggiring sikap masyarakat dan pelaku industri, menjadi acuh terhadap kelestarian lingkungan. 
Manusia seakan-akan lupa keberadaannya sebagai makhluk yang diberi amanah untuk 
membangun peradaban yang berwawasan lingkungan.33  

Tabel 1. 
 Dinamika Penafsiran Q.S. Ar-Rūm [30]: 41 dari Klasik hingga Kontemporer 

No Aspek Kajian Uraian Utama Ciri Penafsiran 
Implikasi 

terhadap Isu 
Lingkungan 

1 
Makna Dasar 
Ayat 

Q.S. Ar-Rūm: 41 
mengaitkan 
kerusakan di darat 
dan laut dengan 
perbuatan manusia 

Ayat bersifat 
normatif sekaligus 
membuka ruang 
interpretasi luas 

Menjadi dasar 
teologis hubungan 
kausal manusia–
kerusakan lingkungan 

2 
Konsep Fasād 
dalam Al-
Qur’an 

Fasād berarti 
rusak, menyimpang 
dari keteraturan, 
mencakup moral, 
sosial, dan ekologis 

Digunakan dalam 
berbagai konteks 
(perilaku 
menyimpang, 
destruktif, 
penelantaran, 
kerusakan 
lingkungan) 

Menunjukkan bahwa 
kerusakan ekologis 
merupakan bagian 
dari fasād 

3 
Tafsir Klasik 
(Jalalain) 

Kerusakan 
dipahami sebagai 
kekeringan, 
berhentinya hujan, 
dan rusaknya 
negeri 

Tekstual–normatif, 
menekankan akibat 
maksiat manusia 

Kerusakan alam 
sebagai hukuman 
ilahi atas dosa 

4 
Tafsir Era 
Pertengahan 
(Al-Razi) 

Kerusakan 
dikaitkan dengan 
fenomena alam dan 
sebab rasional 

Rasional-ilmiah, 
mengaitkan alam 
dan perbuatan 
manusia 

Awal perluasan 
makna fasād ke 
aspek ekologis 

5 
Tafsir 
Kontemporer 
(Hamka) 

Manusia sebagai 
khalifah harus 
menjadi mushlih 

Kontekstual-sosial, 
kritis terhadap 
industrialisasi 

Polusi, eksploitasi 
alam, dan krisis 
lingkungan modern 

6 

Tafsir 
Kontemporer 
(Quraish 
Shihab) 

Fasād sebagai 
gangguan 
keseimbangan 
ekosistem 

Ekologis-etik, 
menekankan 
keseimbangan 
ciptaan 

Kerusakan 
lingkungan 
berdampak langsung 
pada manusia 

 

 
33 Ahmad Zainal Abidin and Fahmi Muhammad, ‘Tafsir Ekologis Dan Problematika Lingkungan (Studi 

Komparatif Penafsiran Mujiyono Abdillah Dan Mudhofir Abdullah Terhadap Ayat-Ayat Tentang Lingkungan)’, QOF: 
Jurnal Studi Al-Qur’an Dan Tafsir 4, no. 1 (2020): 2, https://doi.org/10.30762/qof.v4i1. 



Nadia Agita & Harun 

   
 Al-Qudwah  
Vol. 3, No. 1, 2025 Jurnal Studi Al-Qur’an dan Hadis 
 

121 

Penafsiran Q.S. Ar-Rūm: 41 berkembang secara dinamis seiring perubahan konteks sosial 
dan intelektual para mufasir. Makna dasar ayat menegaskan hubungan kausal antara perbuatan 
manusia dan kerusakan di darat serta laut, sekaligus memberikan fondasi teologis bahwa krisis 
lingkungan bukan fenomena alamiah semata. Konsep fasād dalam Al-Qur’an memiliki cakupan 
luas, meliputi dimensi moral, sosial, dan ekologis, sehingga kerusakan lingkungan dipahami 
sebagai bagian integral dari penyimpangan manusia terhadap tatanan ilahi. Tafsir klasik seperti 
Jalalain menekankan pendekatan tekstual-normatif, yang memaknai kerusakan alam sebagai 
bentuk hukuman Allah atas kemaksiatan manusia. Pada era pertengahan, al-Razi mulai 
memperluas pemaknaan dengan mengaitkan fasād pada fenomena alam dan sebab rasional, 
menandai pergeseran awal menuju kesadaran ekologis. Sementara itu, tafsir kontemporer yang 
dikemukakan Hamka dan Quraish Shihab menampilkan pendekatan kontekstual dan etis, dengan 
menekankan peran manusia sebagai khalifah penjaga keseimbangan ekosistem. 

Dimensi Maqashid Al-Qur’an terhadap Larangan Berbuat Kerusakan 
Lingkungan dalam Q.S. Ar-Rum: 41 
Tafsir maqashidi merupakan usaha dalam menafsirkan Al-Qur’an dengan menekankan 
penjelasan beberapa maksud yang terkandung dalam Al-Qur’an, baik mengenai ayat larangan, 
anjuran, permisalan, cerita atau kisah, dan lain sebagainya. Tafsir maqashidi juga dapat menjadi 
produk tafsir yang bernuansa maqashidiyah, tafsir ini juga dapat menjadi suatu metodologi atau 
pendekatan dalam menemukam maqashid dari suatu ayat Al-Qur’an.34 Selain itu, upaya dalam 
merekontruksi metodologi tafsir maqashidi, maka harus memahami dan merealisasikan 
kemaslahatan prinsip maqasid syari’ah yang kini terbagi menjadi delapan bagian. Diantaranya ialah 
hifzh ad-din (menjaga agama), hifzh al-‘aql (menjaga akal), hifzh nafs (menjaga jiwa), hifzh an-nasl 
(menjaga keturunan), hifzh al-maal (menjaga harta), hifzh daulah (menjaga negara), dan hifzh al-
bi’ah (menjaga lingkungan).35 

Secara ontologis, Abdul Mustaqim memetakan tafsir maqaṣhidi kedalam tiga tingkatan 
paradigmatik, meskipun dari ketiganya tak dapat dipisahkan, namun masing-masing memiliki 
penekanan maksud yang berbeda secara konseptual. Diantaranya: Pertama, Tafsir maqaṣhidi 
sebagai falsafah tafsir (Tafsīr maqᾱṣidī as Philosophy). Nilai maqaṣhid dimunculkan sebagai basis 
filosofi dan spirit (ruh) dalam proses dinamika penafsiran Al-Qur’an, yakni dengan 
memperhatikan nilai-nilai ideal-moral universal atau disebut juga dengan al-maqᾱṣid al- ‘Ammah 
yang menjadi cita-cita Al-Qur’an dalam merealisasikan mashlahat dan dalam rangka menolak 
mafsadat. Kedua, Tafsir maqaṣhidi sebagai metodologi tafsir perlunya rekonstruksi dan 
pengembangan dalam proses penafsiran Al-Qur’an berbasis teori maqᾱṣid (Tafsīr maqᾱṣidī as 
Methodology). Tafsir maqashidi ini hanya berfokus pada ayat-ayat hukum saja. Ketiga, Tafsir 
Maqaṣhidi sebagai sebuah produk tafsir, dimana fokusnya ialah pada pembahasan terkait dengan 
maqᾱṣid dari setiap ayat yang akan ditafsirkan dalam Al-Qur’an (Tafsir as Product).36 Dari 
pembagian diatas, penelitian ini memakai kajian tafsir maqashidi pada level pertama (Tafsīr 
maqᾱṣidī as Philosophy) yang dimaksudkan untuk memperhatikan nilai-nilai  mashlahah dan 
mafsadat dari fenomenan pemanasan global yang terjadi. 

 
34 Azzah Nor Laila and Abdul Mustaqim, ‘Emas Dalam Perspektif Tafsir Maqashidi (Gold in the Perspective 

of Maqashidi’s Interpretation’, Kontemplasi: Jurnal Ilmu-Ilmu Ushuluddin 10 (2022). 
35 Abdul Mustaqim, ‘Argumentasi Keniscayaan Tafsir Maqashidi Sebagai Basis Moderasi Islam’, UIN Sunan 

Kalijaga 9 (2019): 45–49. 
36 Mustaqim, ‘Argumentasi Keniscayaan Tafsir Maqashidi Sebagai Basis Moderasi Islam’, 7–11. 



Nadia Agita & Harun 

   
 Al-Qudwah  
Vol. 3, No. 1, 2025 Jurnal Studi Al-Qur’an dan Hadis 
 

122 

Terdapat unsur-unsur adanya larangan untuk berbuat kerusakan seperti fenomena 
pemanasan global yang terjadi. Pasalnya, Allah Swt tidak mungkin melarang sesuatu perkara 
kecuali didalamnya terdapat hal yang mengandung keburukan (mafsadah). Adapun maqashid dari 
dilarangnya berbuat kerusakan ialah sebagai berikut: 

A. Hifzh ad-Din dan Hifzh Nasl 
Hubungan antara manusia dengan lingkungan tidak terlepas dari pondasi agama 

sebagai pijakan dalam memperkuat keimanan tentunya bagi yang beragama Islam. Dengan 
melihat fakta-fakta sejarah serta kisah-kisah terdahulu yang Allah SWT tampakkan azab 
bagi suatu kaum akibat pembangkangan, kesombongan serta kemaksiatan yang mereka 
lakukan sehingga Allah menurunkan berbagai bentuk bencana yang dahsyat sebagaimana 
yang telah dikisahkan oleh tafsir-tafsir klasik yang bersumber pada Al-Qur’an dan riwayat-
riwayat yang shahih. Seperti kisah kaum ‘Ad dalam Q.S. Al-A’raf: 74. Dalam hal ini menjaga 
dan melestarikan lingkungan juga sebagai bentuk dari penjagaan terhadap agama (Hifzh ad-
Din) karena dengan kokohnya keimanan seseorang tentunya akan menimbulkan kesadaran 
bahwa pentingnya untuk senantiasa merawat dan melindungi apa yang telah Allah 
amanahkan khususnya kepada manusia sebagai khalifah di muka bumi.  

Dengan terlaksananya penjagaan terhadap lingkungan maka akan berdampak 
kebaikan pada generasi anak cucu (Hifzh Nasl) dimasa yang akan datang. Tentunya dalam 
hal tersebut diperlukan upaya baik secara pribadi maupun mencakup kepada kelompok 
masyarakat. Dengan bertambahnya kemajuan pengetahuan dan teknologi yang kian pesat, 
maka juga harus memperhatikan penanggulan atas efek maupun resiko yang akan 
ditimbulkan untuk kedepannya. Sehingga isu terkait dengan pemanasan global secara 
perlahan dapat diatasi secara baik. 
B. Hifzh Daulah 

Sebagai negara yang beriklim tropis, menjadikan Indonesia dikenal sebagai negara yang 
kaya akan sumber-sumber kekayaan alam yang melimpah. Mulai dari beraneka macam 
jenis flora dan fauna yang hidup dengan baik. Maka demi terjaganya sebuah negara (Hifzh 
Daulah) dari terhindarnya bencana alam seperti fenomena pemanasan global diperlukan 
sebuah upaya yang ekstra baik itu dari pemerintah sebagai pemangku jabatan tertinggi 
hingga kepada sebuah kelompok masyarakat. Kebijakan-kebijakan yang telah diatur seperti 
Undang-Undang Nomor UU Nomor 32 Tahun 2009 Tentang Perlindungan Dan 
Pengelolaan Lingkungan Hidup dan Undang-Undang Nomor 18 Tahun 2008 Tentang 
Pengelolaan Sampah tidak hanya dijadikan pajangan aturan tertulis semata. Haruslah 
dilakukan aksi nyata demi terjaganya ekosistem dari suatu negara tersebut. Misalnya tidak 
membuang air limbah kesungai dan laut, menggunakan listrik seperlunya, melakukan 
reboisasi (penanaman hutan), memberikan hukuman berat bagi pelaku penebang hutan 
liar.  

Seperti yang belakangan ini sempat viral aksi dari lima pemuda yang mereka sebut 
sebagai Pandawara yang menuai pujian dikarenakan aksinya dalam membantu 
membersihkan setiap sungai-sungai dan pantai yang penuh akan tumpukan sampah. 
Aksinya ini kemudian menimbulkan simpati dikalangan masyarakat, sehingga generasi 
muda dan masyarakat dapat melakukan hal yang sama. Setiap perbuatan kebaikan yang 
ditampakkan akan menularkan perbuatan kebaikan pula, sebaliknya jika perbuatan 
keburukan yang ditampakkan maka akan menularkan perbuatan yang sama.  



Nadia Agita & Harun 

   
 Al-Qudwah  
Vol. 3, No. 1, 2025 Jurnal Studi Al-Qur’an dan Hadis 
 

123 

C. Hifzh al-Bi’ah 
Sebagaimana terdapat larangan untuk berbuat kerusakan seperti yang terdapat pada 

Q.S. Al-Baqarah: 11-12, Q.S. Al-A’raf: 56, tentunya Allah memiliki maksud dan tujuan. 
Memang di era kontemporer seperti sekarang ini, gempuran terhadap teknologi maju dan 
dunia industri tidak dapat dipisahkan dalam kehidupan sehari-hari. Diberbagai belahan 
dunia, negera-negara maju terus berlomba untuk dapat menciptakan teknologi canggih 
dan mutakhir sehingga hasilnya dapat digunakan dan diakui oleh negara-negara lain. Jika ini 
terus berlanjut, maka tidak mungkin bumi akan terus mengalami kerusakan-kerusakan 
yang serius baik didarat, laut maupun udara. Sekuritisasi lingkungan merupakan upaya 
menjaga atau mempertahankan lingkungan lokal dan biosfer yang ada di Bumi. Isu 
lingkungan ini memunculkan aktor-aktor yang terlibat di dalamnya, yakni kelompok 
epistemik, gerakan sosial, pemerintah, dan organisasi-organisasi internasional.37 

Terdapat beberapa langkah yang dapat dilakukan demi mencegah  kerusakan 
lingkungan  dengan berupaya menghemat pemakaian barang-barang berbahan kertas, 
masyarakat bisa turut berpartisipasi dalam mengurangi produksi karbondioksida sebagai 
salah satu unsur gas rumah kaca melalui hal-hal kecil lain. Kemudian juga mengatur 
temperatur Air Conditioner (AC) agar tidak terlalu dingin, mematikan secara tuntas alat 
listrik, memastikan bahwa ban mobil tidak kurang angin, tidak memanfaatkan fitur 
pengering mesin cuci, menggunakan fasilitas antar-jemput yang disediakan sekolah ataupun 
tempat kerja.  

Tabel 2. 
Maqāṣid Larangan Fasād dalam Perspektif Lingkungan dan Pemanasan Global 

No 
Aspek 

Maqāṣid 
Landasan 

Konseptual 

Korelasi dengan 
Isu Lingkungan & 

Pemanasan Global 

Bentuk 
Implementasi 

Praktis 

1 Hifẓ ad-Dīn 

Keimanan menjadi 
fondasi relasi manusia 
dengan alam; 
kerusakan lingkungan 
berkaitan dengan 
pembangkangan dan 
kemaksiatan manusia 

Kerusakan alam 
dipahami sebagai 
konsekuensi spiritual 
dari lemahnya iman 
dan tanggung jawab 
manusia sebagai 
khalifah 

Menumbuhkan 
kesadaran teologis 
untuk menjaga 
alam sebagai 
amanah Ilahi 

2 Hifẓ an-Nasl 

Penjagaan lingkungan 
berdampak langsung 
pada keberlangsungan 
generasi mendatang 

Pemanasan global 
mengancam kualitas 
hidup dan 
keselamatan anak 
cucu di masa depan 

Pengelolaan 
lingkungan 
berkelanjutan dan 
antisipasi dampak 
teknologi 

3 Hifẓ ad-Daulah 
Negara wajib menjaga 
stabilitas dan 

Kerusakan lingkungan 
berpotensi 
menimbulkan 

Penegakan hukum 
lingkungan, 
reboisasi, 

 
37 Adibah Sayyidati, ‘Isu Pemanasan Global Pada Pergeseran Paradigma Studi Keamanan Dalam Hubungan 

Internasional’, Jurnal Diplomasi Pertahanan 6, no. 1 (2017): 42, https://doi.org/10.33172/jdp.v7i1.673. 



Nadia Agita & Harun 

   
 Al-Qudwah  
Vol. 3, No. 1, 2025 Jurnal Studi Al-Qur’an dan Hadis 
 

124 

keberlanjutan sumber 
daya alam 

bencana nasional dan 
krisis sosial 

pengelolaan 
limbah, 
penghematan 
energi 

4 Hifẓ al-Bī’ah 

Larangan fasād 
bertujuan menjaga 
keseimbangan 
ekosistem darat, laut, 
dan udara 

Industrialisasi dan 
teknologi tanpa 
kontrol 
mempercepat 
pemanasan global 

Pengurangan emisi 
karbon, efisiensi 
energi, perubahan 
gaya hidup ramah 
lingkungan 

Data di dalam tabel di atas menunjukkan bahwa larangan fasād dalam Al-Qur’an memiliki 
dimensi maqāṣidī yang komprehensif dan saling berkaitan dalam merespons isu lingkungan dan 
pemanasan global. Hifẓ ad-Dīn menempatkan keimanan sebagai fondasi etis relasi manusia 
dengan alam, sehingga kerusakan lingkungan dipahami sebagai konsekuensi spiritual dari 
melemahnya kesadaran manusia sebagai khalifah. Selanjutnya, Hifẓ an-Nasl menegaskan bahwa 
kelestarian lingkungan bukan hanya kepentingan generasi kini, tetapi juga jaminan 
keberlangsungan dan keselamatan generasi mendatang yang terancam oleh dampak pemanasan 
global. Pada level struktural, Hifẓ ad-Daulah memperlihatkan peran negara sebagai aktor utama 
dalam menjaga stabilitas ekologi melalui regulasi, penegakan hukum, dan kebijakan pengelolaan 
sumber daya alam secara berkelanjutan.  

Sementara itu, Hifẓ al-Bī’ah mengafirmasi bahwa larangan kerusakan bertujuan menjaga 
keseimbangan ekosistem secara menyeluruh, terutama di tengah laju industrialisasi dan 
teknologi yang tidak terkendali. Secara keseluruhan, integrasi keempat aspek maqāṣid ini 
menunjukkan bahwa penanggulangan pemanasan global menuntut pendekatan holistik yang 
menggabungkan kesadaran teologis, tanggung jawab sosial, peran negara, serta perubahan 
perilaku ekologis masyarakat secara berkelanjutan dan berorientasi pada keadilan ekologis 
universal, bagi umat manusia di tingkat lokal dan global bersama. 

Tafsir maqāṣidī, sebagai pendekatan penafsiran Al-Qur’an yang menekankan pada 
pencapaian tujuan-tujuan syariat, memainkan peran penting dalam merespons isu kerusakan 
lingkungan dan pemanasan global. Tidak lagi hanya terpaku pada makna literal ayat, pendekatan 
ini menelusuri esensi moral dan tujuan syariat (maqāṣid) yang terkandung dalam teks, seperti 
keadilan, kemaslahatan, dan pelestarian kehidupan. Dalam konteks ini, ayat-ayat yang berbicara 
tentang penciptaan alam, tanggung jawab manusia sebagai khalifah, serta larangan melakukan 
kerusakan (fasād) di bumi ditafsirkan sebagai seruan tegas terhadap pelestarian lingkungan. Tafsir 
maqāṣidī menempatkan pelestarian lingkungan sebagai bagian dari tujuan syariat karena 
kerusakan ekologis terbukti mengancam hifẓ al-nafs (jiwa), hifẓ al-māl (harta), dan bahkan hifẓ al-
dīn (agama), jika krisis ekologi merusak struktur sosial umat.38 Pendekatan ini memperkuat 
bahwa pelestarian alam bukan sekadar persoalan etika modern, tetapi bagian integral dari 
pemaknaan mendalam terhadap pesan wahyu. 

 

 
38 Muhammad Nasir, Afiq Haris, dan Mufidah Hasanah, Islam dan Etika Lingkungan: Integrasi Maqāṣid Syariah 

dalam Isu Ekologis (Jakarta: Prenada Media, 2022). 



Nadia Agita & Harun 

   
 Al-Qudwah  
Vol. 3, No. 1, 2025 Jurnal Studi Al-Qur’an dan Hadis 
 

125 

Tafsir maqāṣidī juga menjadi dasar argumentatif dalam menentang tindakan-tindakan yang 
merusak lingkungan, dengan memanfaatkan prinsip-prinsip seperti dar’u al-mafāsid (menolak 
kerusakan) dan jalb al-maṣāliḥ (menghadirkan kemaslahatan). Penafsiran terhadap ayat-ayat yang 
menyiratkan larangan terhadap kerusakan bumi, seperti QS. al-A‘rāf [7]: 56 dan QS. al-Rūm 
[30]: 41, menekankan bahwa kerusakan lingkungan merupakan bentuk mafsadah besar yang 
bertentangan dengan maqāṣid.39 Dalam konteks ini, lembaga-lembaga keislaman seperti Majelis 
Ulama Indonesia (MUI) telah mengadopsi pendekatan tafsir maqāṣidī dalam mengeluarkan 
fatwa-fatwa ekologis yang menekankan kesalehan ekologis sebagai bagian dari ibadah.40 Fatwa 
tersebut tidak hanya menyasar larangan teknis, tetapi membangun paradigma kesadaran teologis 
bahwa tindakan merusak lingkungan adalah pelanggaran terhadap nilai-nilai Al-Qur’an. Dengan 
demikian, tafsir maqāṣidī berfungsi sebagai jembatan yang menghubungkan ajaran normatif Islam 
dengan realitas ekologis kontemporer yang membutuhkan solusi komprehensif dan etis. 

Tafsir maqāṣidī yang diterapkan dalam konteks kontemporer mendorong para mufasir 
dan pemikir Muslim untuk meluaskan cakrawala penafsiran, termasuk dalam bidang kebijakan 
publik dan ekonomi berkelanjutan. Konsep green sukuk dan kebijakan ekonomi hijau yang 
berkembang di negara-negara Muslim kini tidak hanya dilihat dari sisi syariah formal, tetapi juga 
dari sisi maqāṣid yang lebih luas: menjaga keseimbangan alam demi keberlanjutan umat 
manusia.41 Penafsiran terhadap ayat-ayat tentang keadilan sosial dan larangan pemborosan 
sumber daya (isrāf dan tabdhīr) menjadi pijakan untuk membangun ekonomi sirkular yang 
selaras dengan maqāṣid.42 Selain itu, berkembang pula prinsip ḥifẓ al-bi’ah (pelestarian lingkungan) 
sebagai maqāṣid tambahan yang lahir dari tuntutan zaman, dan diterima dalam kerangka tafsir 
maqāṣidī sebagai bagian dari perluasan dinamis teks suci dalam menjawab problematika umat.43 
Dengan demikian, tafsir maqāṣidī tidak hanya relevan, tetapi juga menjadi instrumen penting 
dalam membentuk etika lingkungan Islami yang progresif dan kontekstual. 

Simpulan  
Penelitian ini menegaskan bahwa rekonstruksi makna fasād dalam Al-Qur’an, khususnya pada 
Q.S. Ar-Rūm: 41, memiliki urgensi yang tinggi dalam menghadapi tantangan ekologis global yang 
semakin nyata. Konsep fasād yang semula dipahami dalam kerangka moral dan sosial oleh para 
mufassir klasik, mengalami perluasan makna dalam konteks kontemporer, yaitu mencakup 
kerusakan ekologis akibat ulah manusia terhadap alam. Penelitian ini menggunakan pendekatan 
tafsir maqāṣidī yang menitikberatkan pada tujuan-tujuan universal syariat Islam (al-maqāṣid al-
‘ammah), seperti penjagaan agama (hifzh al-dīn), jiwa (hifzh al-nafs), keturunan (hifzh al-nasl), 
negara (hifzh ad-daulah), dan lingkungan (hifzh al-bi’ah). Temuan ini menunjukkan bahwa 

 
39 Irwan Abdullah dan Rahmat Abdullah, “Krisis Lingkungan dan Respon Hukum Islam: Studi atas Maqāṣid 

dan Prinsip Ḍarar,” Jurnal Hukum Islam 25, no. 1 (2017): 45–68. 
40 Ahmad Mufid, Fatwa Ekologis dan Kesalehan Lingkungan dalam Islam (Bandung: Pustaka Ramadhan, 2024). 
41 Rizka Alifia dan Laila Fakhriah, Green Sukuk dan Ekonomi Hijau dalam Perspektif Islam (Yogyakarta: 

Deepublish, 2024). 
42 Ahmad Yussuf, “Ekonomi Sirkular dalam Perspektif Maqāṣid Syariah,” Jurnal Ekonomi Islam Kontemporer 

10, no. 2 (2022): 121–135. 
43 M. Abdul Khuluq dan Mohd Asmuni, Fiqh Lingkungan dan Maqāṣid Kontemporer (Kuala Lumpur: Institut 

Alam Sekitar Islam, 2025). 



Nadia Agita & Harun 

   
 Al-Qudwah  
Vol. 3, No. 1, 2025 Jurnal Studi Al-Qur’an dan Hadis 
 

126 

larangan berbuat kerusakan dalam ayat tersebut tidak hanya bersifat simbolik atau metaforis, 
tetapi bersifat normatif dan operasional yang harus dijalankan oleh manusia sebagai khalifah di 
bumi. Tafsir maqāṣidī memberikan ruang yang luas untuk membaca ayat-ayat Al-Qur’an secara 
kontekstual, sehingga dapat mengakomodasi problem-problem aktual seperti perubahan iklim, 
pemanasan global, dan krisis ekologis lainnya. Konsep fasād dapat dijadikan sebagai titik masuk 
untuk menyadarkan umat Islam bahwa perusakan lingkungan adalah bentuk pelanggaran spiritual 
dan etis yang bertentangan dengan visi rahmatan lil-‘ālamīn yang dibawa oleh Islam. Disinilah 
peran dari tafsir maqāṣidī yang mampu menjembatani antara nilai-nilai wahyu dengan urgensi 
keberlanjutan ekologis melalui narasi keagamaan yang transformatif dan aplikatif. 

Lebih lanjut, penelitian ini memberikan kontribusi teoretis dan praktis terhadap 
pengembangan studi tafsir tematik-kontekstual dan ekoteologi Islam. Pendekatan maqāṣidī 
dalam melihat makna fasād mampu menjawab kekosongan ilmiah yang selama ini belum tergarap 
secara optimal, yaitu integrasi antara kajian lingkungan hidup dengan kerangka normatif syariah. 
Dalam hal ini, peran tafsir tidak hanya bersifat informatif melainkan juga performatif yakni sebagai 
sarana transformasi kesadaran kolektif terhadap pentingnya menjaga bumi sebagai amanah 
ilahiah. Implikasi praktis dari penelitian ini terlihat dalam peluang pemanfaatannya dalam ranah 
kebijakan publik, pendidikan agama, serta gerakan sosial berbasis masjid, pesantren, dan lembaga 
keagamaan lainnya. Keterlibatan agama dalam menanggapi isu lingkungan juga memperkuat 
paradigma bahwa perubahan iklim bukan sekadar persoalan teknologi dan politik, tetapi juga 
spiritual dan moral. Namun demikian, penelitian ini memiliki keterbatasan dalam ruang lingkup 
teks yang dibahas, yakni berfokus pada satu ayat (Q.S. Ar-Rūm: 41), sehingga dibutuhkan 
eksplorasi lanjutan terhadap ayat-ayat lain yang memiliki dimensi ekologis. Studi-studi 
mendatang diharapkan dapat mengembangkan metodologi tafsir maqāṣidī secara lebih 
mendalam dan sistematis, serta mengaitkannya dengan berbagai dimensi ilmu pengetahuan dan 
kebijakan pembangunan berkelanjutan. Selain itu, penting pula diteliti bagaimana persepsi 
masyarakat Muslim terhadap makna fasād dalam kehidupan sehari-hari untuk menilai sejauh 
mana interpretasi tafsir dapat memengaruhi tindakan ekologis nyata dalam masyarakat.  
 

  



Nadia Agita & Harun 

   
 Al-Qudwah  
Vol. 3, No. 1, 2025 Jurnal Studi Al-Qur’an dan Hadis 
 

127 

Daftar Pustaka 
 
Abdul Ilah Thohir, 222411134. Hifz Al-Bi’ah dan Tafsir Ekologi (Studi Analisis Kelestarian 

Lingkungan dalam Global Warming). Program Pascasarjana IIQ Jakarta, 2025. 
https://repository.iiq.ac.id//handle/123456789/4152. 

Abidin, Ahmad Zainal, and Fahmi Muhammad. ‘Tafsir Ekologis Dan Problematika Lingkungan 
(Studi Komparatif Penafsiran Mujiyono Abdillah Dan Mudhofir Abdullah Terhadap 
Ayat-Ayat Tentang Lingkungan)’. QOF: Jurnal Studi Al-Qur’an Dan Tafsir 4, no. 1 (2020): 
1–18. https://doi.org/10.30762/qof.v4i1. 

Ainurrohmah, Silfia, and Sudarti Sudarti. ‘Analisis Perubahan Iklim Dan Global Warming 
Yang Terjadi Sebagai Fase Kritis’. Jurnal Phi Jurnal Pendidikan Fisika Dan Fisika Terapan 
3, no. 3 (2022): 1. https://doi.org/10.22373/p-jpft.v3i3.13359. 

Al-Mahalli, Imam Jalaluddin, and Imam Jalaluddin As-suyuti. Tafsir Jalalain. 2nd edn. Sinar Baru 
Algensindo, n.d. 

Al-Razi, Fakhr al-Din. Mafatih Al-Ghayb. Dar al-Fikr, 1981. 

Amrullah, Abdul Malik Karim. Tafsir Al-Azhar. 7th edn. n.d. 

Azizah, Mir’atul, Rio Khoirudin Apriadi, Riskina Tri Januarti, et al. ‘Kajian Risiko Bencana 
Berdasarkan Jumlah Kejadian Dan Dampak Bencana Di Indonesia Periode Tahun 
2010 – 2020’. PENDIPA Journal of Science Education 6, no. 1 (2022): 35–40. 
https://doi.org/10.33369/pendipa.6.1.35-40. 

Filonchyk, Mikalai, Michael P. Peterson, Lifeng Zhang, Volha Hurynovich, and Yi He. 
‘Greenhouse Gases Emissions and Global Climate Change: Examining the Influence 
of CO2, CH4, and N2O’. Science of The Total Environment 935 (July 2024): 173359. 
https://doi.org/10.1016/j.scitotenv.2024.173359. 

Firmansyah, Agus, Yumidiana Tya Nugraheni, Margono Wisanto, and Siti Wulan Asih. 
‘Sustainability Sistem Ekologi Bumi: Tafsir Klasik Dan Kontemporer Surat Ar Rum 
Ayat 41’. Amorti: Jurnal Studi Islam Interdisipliner 2, no. 3 (2023): 160–66. 
https://doi.org/10.59944/amorti.v2i3.108. 

Forster, Piers M., Chris Smith, Tristram Walsh, et al. ‘Indicators of Global Climate Change 
2024: Annual Update of Key Indicators of the State of the Climate System and 
Human Influence’. Earth System Science Data 17, no. 6 (2025): 2641–80. 
https://doi.org/10.5194/essd-17-2641-2025. 

Hakim, Lukman, and Munawir Munawir. ‘Kesadaran Ekologi Dalam Al-Qur’an: Studi 
Penafsiran Al-Razi Pada QS. Al-Rum (30): 41’. TAFSE: Journal of Qur’anic Studies 5, no. 
2 (2020): 51–63. https://doi.org/10.22373/tafse.v5i2.9065. 

Laila, Azzah Nor, and Abdul Mustaqim. ‘Emas Dalam Perspektif Tafsir Maqashidi (Gold in 
the Perspective of Maqashidi’s Interpretation’. Kontemplasi: Jurnal Ilmu-Ilmu 
Ushuluddin 10 (2022). 



Nadia Agita & Harun 

   
 Al-Qudwah  
Vol. 3, No. 1, 2025 Jurnal Studi Al-Qur’an dan Hadis 
 

128 

Martin, Ali, and Leli Robiah. ‘Indonesia and Governance Global Warming (Case Study 
Indonesia Contribution To Unfccc)’. Senaspolhi 5 Fisip Unwahas 5, no. July (2023): 1–
23. 

Maslin, Mark A., John Lang, and Fiona Harvey. ‘A Short History of the Successes and Failures 
of the International Climate Change Negotiations’. UCL Open Environment 5 (2023). 
https://doi.org/10.14324/111.444/ucloe.000059. 

Mukono, H.J. Analisis Kesehatan Lingkungan Akibat Pemanasan Global. 1st edn. Airlangga 
University Press, 2018. 

Mustaqim, Abdul. ‘Argumentasi Keniscayaan Tafsir Maqashidi Sebagai Basis Moderasi Islam’. 
UIN Sunan Kalijaga 9 (2019): 45–49. 

Nunes, Leonel J. R. ‘The Rising Threat of Atmospheric CO2: A Review on the Causes, 
Impacts, and Mitigation Strategies’. Environments 10, no. 4 (2023): 66. 
https://doi.org/10.3390/environments10040066. 

Pratama, Riza, and Luthfi Parinduri. ‘Penaggulangan Pemanasan Global Riza Pratama , Luthfi 
Parinduri’. Buletin Utama Teknik 15, no. 1 (2019): 91–95. 

Pratama, Riza, and Luthfi Parinduri. ‘Penanggulangan Pemanasan Global’. Buletin Utama 
Teknik 15, no. 1 (2019): 1410–4520. 

Putri, Lintang Dewi Fi’liya, Brillian Zaki Ramadhan Ahmadi, and Kamailia Karimatul Aulia’. 
‘Membaca Krisis Lingkungan Melalui Lensa Tafsir Ekologi: Analisis QS. al-Rūm [30]: 
41’. Canonia Religia 3, no. 1 (2025): 35–48. https://doi.org/10.30762/cr.v3i1.3143. 

Ramlan, Mohammad. ‘Pemanasan Global (Global Warming)’. Jurnal Teknologi Lingkungan 3, 
no. 1 (2002): 30–32. 

Rifzikka, Safira Azmy. ‘Studi Analisis Tafsir Surah Ar-Rum Ayat 41 Tentang Kerusakan 
Lingkungan’. Journal of Islamic Studies and Humanities 9, no. 2 (2024): 254–98. 
https://doi.org/10.21580/jish.v9i2.23659. 

Rusmadi. ‘Pengarusutamaan Gender Dalam Kebijakan Perubahan Iklim Di Indonesia’. Sawwa: 
Jurnal Studi Gender 12, no. 1 (2017): 91. https://doi.org/10.21580/sa.v12i1.1470. 

Sayyidati, Adibah. ‘Isu Pemanasan Global Pada Pergeseran Paradigma Studi Keamanan Dalam 
Hubungan Internasional’. Jurnal Diplomasi Pertahanan 6, no. 1 (2017). 
https://doi.org/10.33172/jdp.v7i1.673. 

Seo, S. Niggol. ‘Beyond the Paris Agreement: Climate Change Policy Negotiations and 
Future Directions’. Regional Science Policy & Practice 9, no. 2 (2017): 121–41. 
https://doi.org/10.1111/rsp3.12090. 

Shihab, M. Quraish. Tafsir Al-Misbah. 11th edn. Lentera Hati, 2003. 

Triana Vivi. ‘Pemanasan Global 3’. Jurnal Kesehatan Masyarakat Andalas 2, no. 2 (2008): 36. 

Werku, Birhanu Chalchisa, Tadesse Weyuma Bulto, and Tamiru Chalchisa Geleto. ‘Impact 
of Methane Emissions on Greenhouse Gas Emissions in Selected Sub-Saharan 
African Countries: A Comprehensive Analysis and Policy Framework for Mitigation 



Nadia Agita & Harun 

   
 Al-Qudwah  
Vol. 3, No. 1, 2025 Jurnal Studi Al-Qur’an dan Hadis 
 

129 

Strategies’. Environmental Sciences Europe 37, no. 1 (2025): 199. 
https://doi.org/10.1186/s12302-025-01214-6. 

Wulandari, Nia, and Hayat Sholihin. ‘Kerusakan Lingkungan Menurut Sains Dan Ahmad 
Mustafa Al-Maraghi’. Al Tadabbur: Jurnal Ilmu Alquran Dan Tafsir 05, no. 01 (2020): 
121–36. https://doi.org/10.30868/at.v5i1. 

 

 


