
Kemas Muhammad Gemilang, Antoni Yoseph, Ilyas Husti, Hidayatullah Ismail: 
Rekonstruksi Pemaknaan Hadis Tunkahul Mar’ah Li’arba’in (Limāliha) dalam 
Perspektif Teori Sistem Jasser Auda: Upaya Mengokohkan Janji Suci dan Tujuan 
Pernikahan. 
DOI: 10.24014/af.v24i2.38371 

 
 

133 

 
 

REKONSTRUKSI PEMAKNAAN HADIS TUNKAHUL MAR’AH 
LI’ARBA’IN (LIMĀLIHA) DALAM PERSPEKTIF TEORI SISTEM 

JASSER AUDA: UPAYA MENGOKOHKAN JANJI SUCI DAN TUJUAN 
PERNIKAHAN 

 
Kemas Muhammad Gemilang 

Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau, Indonesia 
Email: zaitun@uin-suska.ac.id     

 
Antoni Yoseph 

Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau, Indonesia 
Email: antnoni.yoseph@uin-suska.ac.id 

 
Ilyas Husti 

Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau, Indonesia 
Email: ilyas.husti@uin-suska.ac.id  

 
Hidayatullah Ismail 

Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau, Indonesia 
Email: hidayatullah.ismail@uin-suska.ac.id 

 

 
Abstract 

The classical understanding often places this hadith in a textual and hierarchical context, 
so that the meaning of ‘because of her wealth’ (limāliha) tends to be understood in a 
materialistic way and causes bias against the moral values of Islamic marriage. This 
study aims to reconstruct the meaning of the hadith on marrying women for four specific 
reasons in the section ‘limāliha’ (marrying women for their wealth) through Jasser Auda's 
systems theory approach within the framework of maqāṣid al-syarī‘ah. Through a 
systemic and contextual approach, this study interprets limāliha as a symbol of economic 
maturity, the ability to manage wealth in a lawful manner, and the ethics of spending it 
for the benefit of the family and society. The method used is qualitative analysis based 
on textual studies (takhrīj hadith and asbāb al-wurūd) combined with systemic maqāṣid 
analysis. The results of the study show that the dimension of ‘wealth’ in the hadith is not 
a worldly orientation, but rather an instrument to achieve maqāṣid objectives such as ḥifẓ 
al-māl, ḥifẓ al-nafs, and ḥifẓ al-nasl. This reconstruction of meaning is reinforced by 
verses from the Qur'an (QS. an-Nisā': 5; QS. an-Nūr: 32-33; QS. al-Baqarah: 267) which 
emphasise the importance of economic maturity and financial responsibility in the 
household. The novelty of this research lies in the integration of Jasser Auda's system 
theory into normative hadith studies, which places wealth as an ethical and functional 
maqashidi component in the value system and objectives of Islamic marriage, while also 
emphasising the economic function as an integral part of the principles of Sharia law, 
which is oriented towards spiritual, social, and economic balance. 

Keywords:: Reconstruction of hadith interpretation, Jasser Auda's System Theory, 
Maqāṣid al-Syarī‘ah. 
 

mailto:zaitun@uin-suska.ac.id
mailto:antnoni.yoseph@uin-suska.ac.id
mailto:ilyas.husti@uin-suska.ac.id
mailto:hidayatullah.ismail@uin-suska.ac.id


Al-Fikra : Jurnal ilmiah Keislaman, Vol. 24, No. 2, Juli - Desember 2025 (133 
- 146)  
DOI : 10.24014/af.v24i2.38371 

112 

Abstrak 
Pemahaman klasik sering menempatkan hadis ini secara tekstual dan hierarkis, 
sehingga makna “karena hartanya” (limāliha) cenderung dipahami secara materialistik 
dan menimbulkan bias terhadap nilai-nilai moral pernikahan Islam. Penelitian ini 
bertujuan merekonstruksi pemaknaan hadis menikahi wanita karena 4 hal yang 
dispesifikasikan pada bagian “limāliha” (menikahi wanita karena hartanya)  melalui 
pendekatan teori sistem Jasser Auda dalam kerangka maqāṣid al-syarī‘ah. Melalui 
pendekatan sistemik dan kontekstual, penelitian ini menafsirkan limāliha sebagai simbol 
kematangan ekonomi, kemampuan mengelola harta secara halal, serta etika 
membelanjakannya demi kemaslahatan keluarga dan masyarakat. Metode yang 
digunakan ialah analisis kualitatif berbasis studi teks (takhrīj hadis dan asbāb al-wurūd) 
yang dipadukan dengan analisis maqāṣid sistemik. Hasil penelitian menunjukkan bahwa 
dimensi “harta” dalam hadis bukan merupakan orientasi duniawi, melainkan instrumen 
untuk mencapai tujuan maqāṣid seperti ḥifẓ al-māl, ḥifẓ al-nafs, dan ḥifẓ al-nasl. 
Rekonstruksi Pemaknaan ini diperkuat oleh ayat-ayat Al-Qur’an (QS. an-Nisā’: 5; QS. 
an-Nūr: 32-33; QS. al-Baqarah: 267) yang menegaskan pentingnya kematangan 
ekonomi dan tanggung jawab finansial dalam rumah tangga. Kebaruan penelitian ini 
terletak pada integrasi teori sistem Jasser Auda dalam studi hadis normatif yang 
menempatkan harta sebagai komponen etis dan fungsional maqashidi dalam tatanan 
nilai dan tujuan pernikahan Islam, sekaligus menegaskan fungsi ekonomi sebagai 
bagian integral dari prinsip syariat yang berorientasi pada keseimbangan spiritual, sosial, 
dan ekonomi. 
  
Kata Kunci: Rekonstruksi pemaknaan hadis, Teori Sistem Jasser Auda, Maqāṣid al-
Syarī‘ah. 
 
 
 

PENDAHULUAN 
Pernikahan dalam Islam bukan 

sekadar ikatan sosial antara dua individu, 
melainkan mitsāqan ghalīẓan (perjanjian 
suci) yang mengandung dimensi spiritual, 
moral, dan sosial (Bekdemir, 2022; 
Gemilang et al., 2023; Mukarrom, 2021). 
Dalam berbagai teks keagamaan, 
termasuk hadis Nabi saw, pernikahan 
dipahami sebagai institusi yang menjaga 
kemaslahatan umat dan menjadi sarana 
keseimbangan antara kebutuhan jasmani 
dan rohani. Namun, dalam realitas 
masyarakat modern, nilai-nilai luhur 
pernikahan tersebut mengalami 
pergeseran akibat meningkatnya orientasi 
material dan ekonomi dalam pemilihan 
pasangan (Angela Florida Mau, 2024; 
Bakoush et al., 2016). Padahal, dalam 
Islam pernikahan itu seharusnya dipahami 

dan dijalani sebagai ikatan suci yang sarat 
dengan nilai spiritual, moral, dan tanggung 
jawab sosial. 

Fenomena sosial ini memperlihatkan 
perubahan paradigma nilai dalam 
masyarakat modern, di mana status 
ekonomi dan stabilitas finansial menjadi 
ukuran utama dalam menentukan 
kelayakan calon pasangan (Dittmar & 
Hurst, 2017). Orientasi material ini 
mendorong banyak individu menilai 
hubungan pernikahan berdasarkan 
kekayaan, keamanan finansial, atau 
prestise sosial. Akibatnya, dimensi spiritual 
dan moral dalam pernikahan cenderung 
terpinggirkan. Perubahan ini juga 
berdampak pada cara pandang terhadap 
perempuan yang sering kali dikaitkan 
dengan peran ekonomi dan kontribusi 
finansialnya terhadap keluarga. Dalam 



Kemas Muhammad Gemilang, Antoni Yoseph, Ilyas Husti, Hidayatullah Ismail: Rekonstruksi 
Pemaknaan Hadis Tunkahul Mar’ah Li’arba’in (Limāliha) dalam Perspektif Teori Sistem 
Jasser Auda: Upaya Mengokohkan Janji Suci dan Tujuan Pernikahan. 
DOI: 10.24014/af.v24i2.38371 

135 
 

konteks tertentu, hal ini terlihat positif 
melalui pemberdayaan perempuan, seperti 
dalam inisiatif mikrofinansial yang 
meningkatkan kemandirian ekonomi 
mereka (Salman, 2018). Namun, di sisi 
lain, penekanan berlebihan pada faktor 
ekonomi dapat memunculkan pemahaman 
yang dangkal terhadap makna relasi 
pernikahan itu sendiri. 

Dalam konteks teologis, pergeseran 
nilai ini tampak dalam cara sebagian umat 
Islam memahami hadis yang berbunyi: 

 دِیَْبُع نْعَ ،ىَیحَْی اَنَثَّدحَ :لَاَق ٌ،دَّدسَمُ اَنَثَّدحَ
 ،ُّيرُِبقْمَلْا دٍیعِسَ يبَِأ نُبُْ دیعِسَ ينَِثَّدحَ :لَاَق ،9َِّا

 نِعَ ُ،ھنْعَُ 9َّا يَضِرََ ةرَیْرَُھ يبَِأ نْعَ ،ھِیبَِأ نْعَ
لَاَق مََّلسَوَ ھِیَْلعَُ الله ىَّلصَِ يّبَِّنلا ُ ةَأرْمَلْا حُكَنُْت 

 ،اھَنِیدِلِوَ ،اھَلِامَجَلِوَ ،اھَبِسَحَلِوَ ،اھَلِامَلِ ٍ:عَبرَْلأِ
ّدلا تِاَذبِ رَْفظْاَف كَاَدَی تَْبرَِت نِیِ .: 

Artinya: Telah menceritakan kepada kami 
Musaddad, telah menceritakan kepada 
kami Yahya (yakni Yahya bin Sa‘id al-
Qatthan), dari ‘Ubaidullah (yakni Ibn 
‘Umar), ia berkata: telah menceritakan 
kepadaku Sa‘id bin Abi Sa‘id al-Maqburi, 
dari ayahnya (Abu Sa‘id al-Maqburi), dari 
Abu Hurairah radhiyallahu ‘anhu, dari Nabi 
saw, beliau bersabda: Seorang wanita 
dinikahi karena empat hal: karena 
hartanya, karena keturunannya, karena 
kecantikannya, dan karena agamanya. 
Maka pilihlah wanita yang beragama, 
niscaya engkau beruntung.” (HR. Bukhari, 
No. 5090 dan Muslim No. 1466) (Ash-
Shan’ani, 2021). 

Hadis di atas secara klasik dipahami 
sebagai deskripsi realitas sosial pada 
masa Nabi, bahwa motivasi menikah 
sering didorong oleh faktor-faktor tersebut 
(Khatimah, 2023). Namun, sebagian 
penafsiran menempatkannya secara 

hierarkis, seolah Rasulullah saw mengakui 
dominasi motivasi material sebelum 
kemudian mengarahkan pada pilihan 
religius. Pemaknaan sempit seperti ini 
dapat menimbulkan kesan bahwa faktor 
ekonomi dalam pernikahan merupakan 
motivasi duniawi yang kurang bernilai 
spiritual (Bhamani et al., 2023). Padahal, 
secara substantif, hadis ini mengandung 
arahan nilai agar umat Islam mampu 
menempatkan harta sebagai sarana 
kemaslahatan, bukan sebagai tujuan 
utama dalam ikatan pernikahan. 

Pemaknaan hadis secara literal dan 
patriarkal berimplikasi pada penguatan 
norma sosial yang menempatkan 
perempuan dan status ekonominya 
sebagai ukuran utama kelayakan dalam 
pernikahan (Yahya & Zainuddin, 2021). 
Padahal, Islam tidak menolak dimensi 
ekonomi, tetapi menempatkannya dalam 
kerangka yang lebih luas, yaitu sebagai 
bagian dari keseimbangan moral, sosial, 
dan spiritual. Dalam kerangka maqāṣid al-
syarī‘ah, setiap tindakan manusia, 
termasuk pernikahan, harus mengarah 
pada perlindungan dan peningkatan 
kemaslahatan (Vos, 2022). Dengan 
demikian, aspek ekonomi bukanlah faktor 
yang harus dikesampingkan, melainkan 
harus diintegrasikan dengan nilai moral 
dan spiritual agar hubungan pernikahan 
berjalan seimbang. 

Dalam realitas kontemporer, 
perubahan struktur sosial dan peran 
gender menuntut rekosntruksi pemaknaan 
terhadap makna hadis, khususnya pada 
bagian limāliha. Banyak perempuan kini 
memiliki kapasitas ekonomi dan sosial 
yang kuat, sehingga pemaknaan “karena 
hartanya” tidak lagi relevan jika dibatasi 
pada aspek material semata. Harta perlu 



Al-Fikra : Jurnal ilmiah Keislaman, Vol. 24, No. 2, Juli - Desember 2025 (133 - 146)  
DOI : 10.24014/af.v24i2.38371 

136 
 

dipahami secara lebih fungsional, 
mencakup kematangan finansial, tanggung 
jawab ekonomi, serta kemampuan 
mengelola sumber daya secara etis dan 
maslahat. Pemahaman semacam ini 
selaras dengan prinsip Islam yang 
menempatkan keseimbangan antara 
aspek material dan spiritual sebagai bagian 
dari mithāqan ghalīẓan, yaitu perjanjian 
suci yang menuntut komitmen moral dan 
sosial. 

Pendekatan kontekstual terhadap 
hadis ini dapat dilakukan melalui kerangka 
teori sistem maqāṣid yang dikembangkan 
oleh Jasser Auda. Auda memandang 
syariat Islam sebagai sistem nilai yang 
bersifat terbuka, saling terhubung, dan 
berorientasi pada tujuan kemaslahatan. 
Dalam enam dimensinya Auda, yaitu 
diemnsi kognitif, tujuan, keterbukaan, 
hierarki nilai, keterkaitan, dan keutuhan, 
Auda menegaskan bahwa teks 
keagamaan harus dibaca dalam konteks 
sistem sosial yang kompleks dan dinamis 
(Muchamad Toif Chasani, 2022). Melalui 
perspektif ini, kata māl (harta) dalam hadis 
tunkahul mar’ah li arba’in (limāliha) tidak 
lagi dipahami sekadar sebagai indikator 
kekayaan, melainkan sebagai elemen 
fungsional yang menopang tercapainya 
tujuan-tujuan syariat seperti ḥifẓ al-māl 
(menjaga harta), ḥifẓ al-nafs (menjaga 
kehidupan), dan ḥifẓ al-nasl (menjaga 
keturunan). Dengan demikian, menikahi 
perempuan “karena hartanya” dapat 
dimaknai sebagai memilih pasangan yang 
memiliki kedewasaan finansial dan 
tanggung jawab moral terhadap 
pengelolaan rezeki. 

Pendekatan sistemik ini juga 
membuka ruang bagi rekonstruksi 
pemaknaan hadis yang relevan dengan 

kehidupan keluarga Muslim modern. 
Dalam konteks kekinian, tanggung jawab 
ekonomi tidak lagi sepenuhnya berada di 
pundak laki-laki, melainkan dapat menjadi 
kerja sama antara suami dan istri dalam 
bingkai tanggung jawab spiritual dan 
sosial. Prinsip ini sejalan dengan ayat-ayat 
Al-Qur’an seperti QS. an-Nisā’ (4): 5 
tentang pentingnya kematangan akal 
dalam mengelola harta yang berbunyi: 

ُ 9َّٱ لَعَجَ يتَِّلٱ مُُكَلوَٰمَۡأ ءَٓاھََفُّسلٱْ اوُتؤُۡت لاَوَ
َیقِ مُۡكَل  مۡھَُلْ اوُلوُقوَ مُۡھوُسكۡٱوَ اھَیفِ مُۡھوُقزُرۡٱوَ امٰ
   افورُعَّۡم لاوَۡق

Artinya: Dan janganlah kamu serahkan 
kepada orang-orang yang belum 
sempurna akalnya, harta (mereka yang 
ada dalam kekuasaanmu) yang dijadikan 
Allah sebagai pokok kehidupan. Berilah 
mereka belanja dan pakaian (dari hasil 
harta itu) dan ucapkanlah kepada mereka 
kata-kata yang baik. 

Selain itu, ada juga dalam surat  an-
Nūr (24): 32-33 yang berbunyi: 

َیَلأۡٱْ اوحُكِنَأوَ َّصلٱوَ مُۡكنمِ ىٰمَٰ  نۡمِ نَیحِلِٰ
 نمُِ 9َّٱ مُھِنِغُۡی ءَٓارََقُفْ اوُنوُكَی نإِ مُۚۡكئِٓامَإِوَ مُۡكدِاَبعِ
 لاَ نَیذَِّلٱ فِفِعَۡتسَۡیلۡوَ میلِعَ عٌسِوَُٰ 9َّٱوَ ۦۗھِلِضَۡف
 نَیذَِّلٱوَ ۦۗھِلِضَۡف نمُِ 9َّٱ مُھَُینِغُۡی ىَّٰتحَ احًاكَنِ نَوُدجَِی
َتكِلۡٱ نَوُغَتبَۡی  نۡإِ مُۡھوُبتِاكََف مُۡكُنمَٰیَۡأ تۡكََلمَ اَّممِ بَٰ

 يٓذَِّلٱ 9َِّٱ لِاَّم نمِّ مُھوُتاءَوَ اۖریۡخَ مۡھِیفِ مُۡتمۡلِعَ
َیَتَفْ اوُھرِكُۡت لاَوَ مُۚۡكىَٰتاءَ  نَدۡرََأ نۡإِ ءِٓاغَبِلۡٱ ىَلعَ مُۡكتِٰ
ّل انُّصحََت  نمَوَ اَۚینُّۡدلٱ ةِوَٰیحَلۡٱ ضَرَعَْ اوُغَتبَۡتِ
  میحَِّر روُفغَ َّنھِھِرَٰكۡإِ دِعَۡب نۢمِ 9ََّٱ َّنِإَف َّنُّھھرِكُۡی

Artinya: Dan kawinkanlah orang-orang 
yang sedirian diantara kamu, dan orang-
orang yang layak (berkawin) dari hamba-
hamba sahayamu yang lelaki dan hamba-
hamba sahayamu yang perempuan. Jika 
mereka miskin Allah akan memampukan 



Kemas Muhammad Gemilang, Antoni Yoseph, Ilyas Husti, Hidayatullah Ismail: Rekonstruksi 
Pemaknaan Hadis Tunkahul Mar’ah Li’arba’in (Limāliha) dalam Perspektif Teori Sistem 
Jasser Auda: Upaya Mengokohkan Janji Suci dan Tujuan Pernikahan. 
DOI: 10.24014/af.v24i2.38371 

137 
 

mereka dengan kurnia-Nya. Dan Allah 
Maha luas (pemberian-Nya) lagi Maha 
Mengetahui. Dan orang-orang yang tidak 
mampu kawin hendaklah menjaga 
kesucian (diri)nya, sehingga Allah 
memampukan mereka dengan karunia-
Nya. Dan budak-budak yang kamu miliki 
yang memginginkan perjanjian, hendaklah 
kamu buat perjanjian dengan mereka, jika 
kamu mengetahui ada kebaikan pada 
mereka, dan berikanlah kepada mereka 
sebahagian dari harta Allah yang 
dikaruniakan-Nya kepadamu. Dan 
janganlah kamu paksa budak-budak 
wanitamu untuk melakukan pelacuran, 
sedang mereka sendiri mengingini 
kesucian, karena kamu hendak mencari 
keuntungan duniawi. Dan barangsiapa 
yang memaksa mereka, maka 
sesungguhnya Allah adalah Maha 
Pengampun lagi Maha Penyayang 
(kepada mereka) sesudah mereka dipaksa 
itu. 

Dua ayat di atas, secara jelas 
menekankan untuk memiliki kesiapan 
finansial sebelum menikah. Dengan 
demikian, Islam tidak menolak pentingnya 
faktor ekonomi, tetapi menempatkannya 
dalam sistem nilai yang terarah pada 
keseimbangan dan kemaslahatan. 

Sejumlah penelitian sebelumnya 
telah membahas hadis ini, namun 
sebagian besar masih berfokus pada 
aspek moralistik yang menegaskan 
keutamaan agama dibandingkan harta, 
keturunan, dan kecantikan dalam menikahi 
wanitanya (Najib, 2025). Meskipun 
pandangan tersebut benar secara 
normatif, namun belum cukup menjawab 
kebutuhan hermeneutis zaman modern 
yang menuntut pembacaan fungsional 
terhadap teks-teks keagamaan. Dalam 

konteks ini, pendekatan sistem maqāṣid 
Jasser Auda memberikan landasan teoritis 
yang memungkinkan hadis-hadis normatif 
dibaca secara lebih komprehensif dan 
aplikatif, dengan mempertimbangkan 
keterkaitan antara nilai moral, sosial, dan 
ekonomi. 

Melalui pendekatan tersebut, 
rekonstruksi pemaknaan hadis tunkahul 
mar’ah li arba’in (limāliha) menjadi penting 
sebagai upaya mengharmonisasikan nilai 
spiritual dan material dalam pernikahan. 
Pemahaman baru ini menegaskan bahwa 
Islam tidak memisahkan antara kebutuhan 
ekonomi dan moralitas, melainkan 
menempatkannya dalam sistem nilai yang 
saling menopang. Dengan demikian, 
“karena hartanya” bukanlah legitimasi bagi 
materialisme, tetapi penegasan terhadap 
pentingnya tanggung jawab ekonomi yang 
etis dan bermakna dalam membangun 
keluarga yang sejahtera. Oleh sebab itu, 
penelitian ini berangkat dari kesadaran 
akan perlunya rekonstruksi pemaknaan 
hadis tunkahul mar’ah li arba’in (limāliha) 
melalui teori sistem Jasser Auda. 
Pendekatan ini diharapkan dapat 
menghasilkan pemahaman baru yang 
kontekstual, dinamis, dan relevan dengan 
realitas sosial modern. Dengan 
menempatkan aspek ekonomi dalam 
kerangka maqāṣid al-syarī‘ah, pernikahan 
dapat dipahami kembali sebagai institusi 
kemaslahatan yang memadukan nilai 
spiritual, moral, dan sosial, serta sesuai 
dengan visi Islam sebagai agama 
keseimbangan dan rahmat bagi semesta. 
 
METODE  

Penelitian ini menggunakan 
pendekatan kualitatif deskriptif dengan 
kerangka hermeneutika maqāṣid. 



Al-Fikra : Jurnal ilmiah Keislaman, Vol. 24, No. 2, Juli - Desember 2025 (133 - 146)  
DOI : 10.24014/af.v24i2.38371 

138 
 

Pendekatan ini dipilih karena mampu 
mengungkap makna teks hadis tunkahul 
mar’ah li arba’in (limāliha) secara 
mendalam dengan mempertimbangkan 
tujuan syariat (maqāṣid al-syarī‘ah). 
Hermeneutika maqāṣid menempatkan teks 
agama sebagai wacana yang dinamis dan 
terbuka terhadap interpretasi baru, 
sehingga pemahaman terhadap hadis 
tidak berhenti pada makna literal, tetapi 
diarahkan pada nilai-nilai moral, sosial, dan 
kemaslahatan yang dikandungnya. 
Adapun Sumber data penelitian terdiri atas 
data primer dan sekunder. Data primer 
diambil dari teks hadis dalam Ṣaḥīḥ al-
Bukhārī dan Ṣaḥīḥ Muslim, beserta 
penjelasan ulama klasik seperti Ibn Ḥajar 
al-‘Asqalānī dalam Fatḥ al-Bārī dan al-
Nawawī dalam Syarḥ Ṣaḥīḥ Muslim. Data 
sekunder diperoleh dari literatur yang 
berkaitan dengan teori maqāṣid, 
khususnya karya Jasser Auda Maqasid al-
Shariah as Philosophy of Islamic Law, 
serta tulisan tentang tokoh al-Syāṭibī, Ibn 
‘Āsyūr, dan Fazlur Rahman yang 
menjelaskan prinsip tujuan hukum Islam 
dan relevansi sosialnya. 

Analisis data dilakukan melalui empat 
tahap utama. Pertama, takhrīj hadis untuk 
memastikan keaslian sanad dan validitas 
teks. Kedua, analisis asbāb al-wurūd guna 
memahami konteks sosial-historis 
kemunculan hadis. Ketiga, analisis 
semantik terhadap kata māl (harta) untuk 
menelusuri maknanya dari aspek bahasa, 
sosial, dan moral. Keempat, analisis 
maqāṣid sistemik dengan menerapkan 
enam dimensi teori sistem Jasser Auda 
yang meliputi kognitif, tujuan, keterbukaan, 
hierarki nilai, keterkaitan, dan keutuhan. 
Hal ini diperlukan agar makna hadis dapat 

diintegrasikan ke dalam sistem nilai Islam 
yang menyeluruh dan kontekstual. 

Validitas penelitian dijaga melalui 
triangulasi konsep antara teks hadis, ayat-
ayat Al-Qur’an, dan teori maqāṣid, guna 
memastikan kesesuaian arah interpretasi. 
Selain itu, pendekatan tematik dan sistemik 
digunakan untuk menjaga konsistensi 
makna antara dimensi moral, sosial, dan 
ekonomi dalam hadis. Seluruh proses 
analisis dilakukan secara deskriptif-
analitis, menekankan keselarasan antara 
makna normatif teks dan kebutuhan sosial 
kontemporer. Dengan metode ini, 
penelitian diharapkan menghasilkan 
rekonstruksi pemaknaan hadis yang sahih 
secara ilmiah, relevan secara sosial, dan 
berorientasi pada kemaslahatan 
sebagaimana visi maqāṣid al-syarī‘ah. 

 
HASIL DAN PEMBAHASAN 
Teori Sistem Jasser Auda 

Konsep maqāṣid al-syarī‘ah secara 
klasik diformulasikan oleh al-Syāṭibī dan 
Ibn ‘Āsyūr sebagai tujuan-tujuan utama 
syariat: ḥifẓ al-dīn (agama), al-nafs (jiwa), 
al-nasl (keturunan), al-māl (harta), dan al-
‘aql (akal) (Mohamed El-Tahir El-Mesawi, 
2020). Kelima maqāṣid ini menjadi fondasi 
etis dalam menetapkan hukum Islam dan 
memastikan keseimbangan kehidupan 
manusia. Dalam wacana kontemporer, 
pemikir seperti Jasser Auda memperluas 
maqāṣid menjadi sistem nilai kehidupan 
yang mencakup keadilan, kebebasan, dan 
kesejahteraan (Auda, 2011). Auda 
berpendapat bahwa maqāṣid tidak boleh 
dipahami sekadar sebagai tujuan hukum, 
tetapi sebagai kerangka dinamis yang 
menuntun pengambilan keputusan sosial 
dan ekonomi (Salman, 2018). Hal ini 
membuka ruang bagi pembacaan ulang 



Kemas Muhammad Gemilang, Antoni Yoseph, Ilyas Husti, Hidayatullah Ismail: Rekonstruksi 
Pemaknaan Hadis Tunkahul Mar’ah Li’arba’in (Limāliha) dalam Perspektif Teori Sistem 
Jasser Auda: Upaya Mengokohkan Janji Suci dan Tujuan Pernikahan. 
DOI: 10.24014/af.v24i2.38371 

139 
 

hadis “tunkahul mar’ah liarba’in (limāliha)” 
dengan menempatkan “harta” bukan 
sekadar simbol kemewahan, tetapi 
sebagai instrumen kesejahteraan dan 
keadilan dalam keluarga. Pendekatan ini 
sejalan dengan temuan Vos (2022), yang 
menunjukkan bahwa makna kehidupan 
manusia senantiasa berkembang lintas 
budaya dan waktu, menandakan perlunya 
tafsir keagamaan yang adaptif terhadap 
perubahan nilai sosial (Vos, 2022). Oleh 
karena itu, maqāṣid al-syarī‘ah relevan 
untuk menghubungkan antara etika 
normatif hadis dan realitas empiris 
masyarakat modern. 

Jasser Auda memperkenalkan 
pendekatan systemic maqāṣid theory 
sebagai paradigma baru dalam studi 
hukum Islam. Ia mengajukan enam 
dimensi sistem yang saling terkait: (1) 
dimensi kognitif, (2) tujuan (purpose), (3) 
keterbukaan (openness), (4) hierarki nilai, 
(5) keterkaitan (interrelatedness), dan (6) 
keutuhan (wholeness).(Auda, 2011) 
(Syihab, 2023). Pendekatan ini 
memungkinkan pembacaan teks agama, 
termasuk hadis, secara interdisipliner dan 
integratif. Dalam konteks hadis “tunkahul 
mar’ah li arba’in (limāliha)”, teori ini 
memandang bahwa “harta” tidak boleh 
dipahami secara statis, tetapi sebagai 
variabel fungsional dalam sistem maqāṣid 
yang bertujuan menciptakan 
kesejahteraan (maṣlaḥah) dan keadilan 
sosial.  

Dengan kerangka ini, hadis tidak lagi 
dilihat sebagai nasihat moral yang terpisah 
dari realitas, tetapi sebagai bagian dari 
sistem nilai Islam yang hidup dan adaptif. 
Pendekatan sistemik Auda mengajak kita 
merekonstruksi kembali konsep “harta” 
dalam hubungan fungsionalnya terhadap 

tujuan syariat, seperti pemberdayaan 
ekonomi keluarga, keadilan gender, dan 
keseimbangan sosial.Kerangka ini juga 
memperluas horizon interpretasi hadis ke 
arah yang lebih fungsional dan empiris, 
sejalan dengan pandangan Salman (2018) 
bahwa pembangunan ekonomi melalui 
sistem mikrofinansial dapat menjadi 
sarana pemberdayaan sosial yang selaras 
dengan maqāṣid kesejahteraan (Salman, 
2018). Dengan demikian, teori sistem Auda 
menawarkan paradigma yang 
menjembatani antara idealisme moral 
hadis dan realitas ekonomi masyarakat 
modern yang lebih menyeluruh dan 
responsif terhadap konteks kekinian. 
Kajian Hadis “Tunkahul Mar’ah Liarba‘in 
(Limāliha)” dalam Literatur Klasik  

Hadis Nabi Muhammad saw yang 
menjadi objek kajian ini terletak pada kata 
‘Limaliha” Hadis ini diriwayatkan melalui 
jalur Abu Hurairah dan tergolong ṣaḥīḥ li 
dhātih, karena tercantum dalam dua kitab 
hadis paling otoritatif. Hadis ini dinyatakan 
sebagai hadis shahih karena diriwayatkan 
oleh orang yang tsiqah (‘Adl dan Dhabit), 
yaitu Abi Hurairah (Nurhayati, 2022). Hadis 
ini juga diriwayatkan oleh Imam Muslim 
dan juga ditemukan dalam kitab hadis 
lainnya yang disebut dengan As-Sab’ah 
(Ash-Shan’ani, 2021). Para ulama sepakat 
bahwa hadis yang diriwayatkan oleh 
bukhari dan muslim, sebagaimana  hadis 
tunkahul mar’ah li arba’in  di atas adalah 
berkualitas shahih dan dapat dijadikan  
landasan melakukan kegiatan yang 
berkaitan dengan syariat. 

Secara konteks sejarah, hadis ini 
disampaikan Nabi saw dalam masyarakat 
Arab pra-Islam yang menjadikan status 
ekonomi dan garis keturunan sebagai 
indikator utama dalam menentukan 



Al-Fikra : Jurnal ilmiah Keislaman, Vol. 24, No. 2, Juli - Desember 2025 (133 - 146)  
DOI : 10.24014/af.v24i2.38371 

140 
 

pasangan (Fauzan et al., 2023). 
Perempuan kala itu sering kali diposisikan 
sebagai instrumen ekonomi atau alat 
memperkuat hubungan kabilah. Nabi saw 
mengoreksi pandangan tersebut dengan 
menegaskan bahwa agama adalah faktor 
utama yang menentukan keberkahan 
rumah tangga (Rijal, 2024). Namun 
demikian, kalimat limāliha (karena 
hartanya) tidak dimaksudkan untuk 
ditiadakan. Ia menggambarkan kenyataan 
sosial bahwa harta memang salah satu 
faktor pertimbangan dalam pernikahan. 
Akan tetapi, Nabi saw menutup hadis 
dengan perintah faẓfar bi dzhāt al-dīn 
(pilihlah yang beragama), yang berfungsi 
sebagai koreksi hierarkis. Disisi lain, dalam 
kitab Subulus Salam Syarah Bulughul 
Maram, ash-Shan’ani menjelaskan bahwa 
ada sebagian kecil ulama memandang 
bahwa baik itu nasab, maupun harta juga 
memiliki kesetaraan dengan pentingnya 
agama dalam hal kafaah (Ash-Shan’ani, 
2021). Artinya, Islam tidak menolak nilai 
ekonomi, tetapi menempatkannya dalam 
posisi subordinatif di bawah nilai agama. 
Hadis ini, dengan demikian, memuat pesan 
moral dan sosial sekaligus, dimana ia 
menggeser orientasi masyarakat dari 
materialisme menuju keseimbangan 
antara spiritualitas dan tanggung jawab 
ekonomi. 

Pada Kitab Fath al-Bārī, yang ditulis 
oleh Imam Ibn Hajar al-‘Asqalānī 
sebagaimana yang dikutip oleh Adhadan 
Siregar (2022) menegaskan bahwa 
meskipun faktor ekonomi diakui sebagai 
realitas sosial, agama dan kesalehan 
(faẓfar bi dzāti al-dīn) harus menjadi 
prioritas utama dalam memilih pasangan 
(Shoby Hatul Adha & Asfar Hamidi Siregar, 
2025). Ia memandang bahwa jika 

pertimbangan pernikahan hanya 
didasarkan pada aspek material, maka 
stabilitas dan keharmonisan rumah tangga 
dapat terganggu. Sejalan dengan itu, al-
Nawawi dalam Syarḥ Ṣaḥīḥ Muslim yang 
dikutip oleh Asni et al (2019) menekankan 
bahwa keutamaan agama bersifat normatif 
dan bersumber dari nilai moral dan 
spiritual, bukan sekadar pertimbangan 
sosial.  

Al-Qurṭubī, melalui tafsirnya yang 
dikutip oleh dalimunthe dan Yuslem, 
menyoroti bahaya dari orientasi 
materialistik dalam memilih pasangan, 
karena hal itu dapat menimbulkan 
ketimpangan sosial dalam struktur 
keluarga (Rahmi Mutiara Dalimunthe & 
Nawir Yuslem, 2025). Menurutnya, 
kecenderungan memilih karena harta 
mencerminkan bias sosial yang dapat 
mengaburkan nilai-nilai religius dan moral 
pernikahan (Mukhtaramin et al., 2023). 
Meskipun demikian, tafsir-tafsir klasik 
tersebut masih berpusat pada etika 
individual, dengan perhatian utama pada 
pembentukan keluarga saleh, bukan pada 
dimensi sosial-ekonomi atau keadilan 
struktural. Dengan kata lain, hadis ini 
dipahami secara moralistik dan normatif, 
belum menyinggung bagaimana kondisi 
ekonomi atau peran gender berpengaruh 
dalam struktur sosial masyarakat Muslim. 

Kecenderungan ini menunjukkan 
bahwa literatur klasik, meski kaya akan 
wawasan spiritual, belum mengaitkan 
ajaran moral hadis dengan realitas 
ekonomi dan sosial. Hal ini selaras dengan 
pandangan Dittmar dan Hurst (2017), 
bahwa orientasi nilai yang terlalu 
materialistik dapat mengurangi 
kesejahteraan psikologis dan sosial 
(Dittmar & Hurst, 2017). Dengan demikian, 



Kemas Muhammad Gemilang, Antoni Yoseph, Ilyas Husti, Hidayatullah Ismail: Rekonstruksi 
Pemaknaan Hadis Tunkahul Mar’ah Li’arba’in (Limāliha) dalam Perspektif Teori Sistem 
Jasser Auda: Upaya Mengokohkan Janji Suci dan Tujuan Pernikahan. 
DOI: 10.24014/af.v24i2.38371 

141 
 

kritik terhadap pembacaan klasik ini perlu 
diarahkan pada upaya memperluas 
pemahaman hadis ke ranah sistem nilai 
yang lebih komprehensif dan kontekstual. 
Makna Semantik “Limāliha” dalam 
Perspektif Etika Ekonomi Islam 

Secara etimologis, kata māl ( لام ) 
berasal dari akar kata māla–yamīlu yang 
berarti “condong” atau “bernilai.” Dalam 
kamus Al-Munawir, māl diartikan sebagai 
harta.(Ahmad Warson Munawwrin, n.d.) 
Ulama klasik memahami kata ini secara 
deskriptif. Al-Nawawī menafsirkan bahwa 
hadis ini menggambarkan kebiasaan 
manusia yang tertarik pada empat hal 
dalam mencari pasangan, yaitu pada harta, 
keturunan, kecantikan, dan agama, namun 
yang utama adalah agama. Ibn Ḥajar al-
‘Asqalānī menambahkan bahwa redaksi 
“pilihlah yang beragama” adalah sunnah 
hukumnya jika kita memilih karena 
agamanya. Meskipun tidak melarang 
terhadap motivasi duniawi tersebut. Dalam 
pandangan klasik, limāliha tidak memiliki 
nilai normatif, melainkan sekadar 
penjelasan tentang kebiasaan sosial.(Al-
Asqalani, n.d.) 

Pemaknaan hadis tunkahul mar’ah li 
arba’in (limāliha) menemukan penguatan 
konseptual ketika dikaitkan dengan ayat-
ayat Al-Qur’an yang menyoroti tanggung 
jawab ekonomi dan etika pengelolaan 
harta. Allah berfirman dalam QS. an-Nisā’ 
[4]: 5 menyatakan: 

ُ 9َّٱ لَعَجَ يتَِّلٱ مُُكَلوَٰمَۡأ ءَٓاھََفُّسلٱْ اوُتؤُۡت لاَوَ
َیقِ مُۡكَل   امٰ

Artinya: “Dan janganlah kamu serahkan 
harta kepada orang-orang yang belum 
sempurna akalnya, yang Allah jadikan 
sebagai pokok kehidupanmu.” 

Menurut Wahbah az-Zuhaili dalam 
kitab Tafsir la-Munir menyebutkan bahwa 
ayat ini menegaskan bahwa kepemilikan 
harta mensyaratkan kematangan akal agar 
harta tersebut tidak digunakan secara 
boros (Wahwab Az-Zuhaili, 2013). Dalam 
konteks hadis, makna limāliha dapat 
dipahami sebagai ajakan untuk memilih 
pasangan yang memiliki kecerdasan moral 
dan kemampuan mengelola ekonomi 
keluarga secara bijak. Bukan jumlah 
hartanya yang diutamakan, tetapi 
tanggung jawabnya terhadap penggunaan 
harta. Selanjutnya, QS. an-Nūr (24): 32–33 
mendorong umat Islam untuk menikah, 
dengan penegasan bahwa “jika mereka 
miskin, Allah akan memberikan kecukupan 
dari karunia-Nya.” Ayat ini menunjukkan 
bahwa aspek ekonomi penting dalam 
kesiapan menikah, tetapi bukan satu-
satunya penentu karena harta bisa datang 
dan pergi (Wahbah Az-Zuhaili, 2013). 
Islam mengajarkan optimisme spiritual 
bahwa keberkahan ekonomi bergantung 
pada kerja sama dan kesadaran moral 
dalam rumah tangga, bukan pada 
kekayaan awal semata. Terakhir, QS. al-
Baqarah (2): 267 menegaskan prinsip 
pengeluaran harta yang halal dan baik 
(ṭayyib) (E.M, 2005). Penggunaan harta 
yang etis menjadi dasar bagi kehidupan 
rumah tangga yang berkah. Jika dikaitkan 
dengan hadis limāliha, maka harta bukan 
indikator prestise, tetapi instrumen moral 
yang menentukan keberlanjutan dan 
kualitas keluarga Muslim. 

Integrasi ini memperlihatkan bahwa 
Al-Qur’an dan hadis saling melengkapi: 
keduanya tidak menolak dimensi ekonomi 
dalam pernikahan, tetapi 
menempatkannya dalam kerangka 
tanggung jawab moral. Dengan demikian, 



Al-Fikra : Jurnal ilmiah Keislaman, Vol. 24, No. 2, Juli - Desember 2025 (133 - 146)  
DOI : 10.24014/af.v24i2.38371 

142 
 

pemilihan pasangan berdasarkan 
kemampuan ekonomi tidak bertentangan 
dengan Islam, selama orientasinya adalah 
kemaslahatan dan kesejahteraan 
bersama. 
Hadis dalam Perspektif Sistem Maqaṣid 
Jasser Auda 

Teori sistem maqāṣid Jasser Auda 
memberikan paradigma baru dalam 
memahami teks keagamaan. Ia menolak 
pandangan parsial terhadap hukum Islam 
dan menekankan bahwa syariat adalah 
sistem nilai yang terbuka, saling terkait, 
dan berorientasi pada tujuan 
kemaslahatan. Dalam kerangka ini, hadis 
tunkahul mar’ah li arba’in (limāliha) dapat 
dianalisis melalui enam dimensi sistem 
Auda. 

Pertama, dimensi kognitif. Hadis 
dipahami bukan sebagai dogma tetap, 
tetapi sebagai bentuk pengetahuan yang 
dinamis. Makna limāliha harus dibaca 
secara reflektif: ia bukan perintah literal 
untuk mencari pasangan kaya, tetapi 
pengetahuan sosial yang mengandung 
nilai moral tentang tanggung jawab 
ekonomi. Kedua, dimensi tujuan. Tujuan 
utama hadis ini adalah membangun 
keluarga yang maslahat, bukan menilai 
manusia berdasarkan status ekonomi. 
Harta menjadi sarana mencapai 
kesejahteraan (maṣlaḥah), bukan tujuan 
itu sendiri. Dengan orientasi tujuan ini, 
pernikahan dipandang sebagai lembaga 
sosial yang mendukung stabilitas moral, 
ekonomi, dan spiritual. Ketiga, dimensi 
keterbukaan. Ajaran hadis terbuka 
terhadap perubahan konteks sosial. Dalam 
masyarakat modern, perempuan berperan 
aktif dalam ekonomi, bekerja, dan 
berkontribusi terhadap keluarga. Maka, 
limāliha dapat dimaknai secara inklusif 

sebagai pengakuan terhadap potensi 
ekonomi perempuan tanpa kehilangan nilai 
religiusitasnya. 

Pada bagain keempat, dimensi 
hierarki nilai. Dalam sistem nilai Islam, 
agama menempati posisi tertinggi, 
sedangkan harta, keturunan, dan 
kecantikan adalah nilai instrumental. Harta 
tidak ditolak, tetapi dikontrol oleh nilai 
spiritual. Nabi saw melalui hadis ini 
menegaskan bahwa agama harus menjadi 
pengarah bagi seluruh faktor duniawi. 
Pada bagian kelima, dimensi keterkaitan. 
Setiap aspek kehidupan dalam Islam saling 
berhubungan. Harta dalam pernikahan 
terkait erat dengan kesejahteraan, 
keharmonisan, dan keberlanjutan 
keluarga. Dengan demikian, kemampuan 
finansial yang disertai akhlak menjadi 
bagian dari kesempurnaan iman dan 
tanggung jawab sosial. Dan bagian yang 
keenam, dimensi keutuhan. Pernikahan 
adalah sistem nilai yang menyatukan 
aspek spiritual, moral, dan ekonomi. 
Ketiganya tidak dapat dipisahkan. Dalam 
sistem maqāṣid, harta memiliki fungsi 
mendukung ḥifẓ al-māl, ḥifẓ al-nafs, dan 
ḥifẓ al-nasl. Dengan demikian, hadis 
tunkahul mar’ah li arba’in (limāliha) bukan 
hanya berbicara tentang etika memilih 
pasangan, tetapi juga tentang 
keseimbangan sistem nilai Islam secara 
menyeluruh. Melalui penerapan teori 
sistem ini, hadis tampil bukan sebagai teks 
normatif yang membatasi, tetapi sebagai 
wacana etis yang adaptif dan fungsional. Ia 
mendorong pembentukan keluarga Muslim 
yang sadar moral, adil, dan produktif 
secara ekonomi. 
 
 



Kemas Muhammad Gemilang, Antoni Yoseph, Ilyas Husti, Hidayatullah Ismail: Rekonstruksi 
Pemaknaan Hadis Tunkahul Mar’ah Li’arba’in (Limāliha) dalam Perspektif Teori Sistem 
Jasser Auda: Upaya Mengokohkan Janji Suci dan Tujuan Pernikahan. 
DOI: 10.24014/af.v24i2.38371 

143 
 

Rekonstruksi Pemaknaan Maqashidi: 
Dari Materialisme Menuju Kematangan 
Ekonomi Spiritual 

Hasil analisis menunjukkan bahwa 
hadis tunkahul mar’ah li arba’in (limāliha) 
perlu direkonstruksi pemaknaan agar 
sesuai dengan semangat maqāṣid al-
syarī‘ah dan realitas sosial modern. 
Rekonstruksi Pemaknaan ini menegaskan 
bahwa Islam tidak menolak aspek ekonomi 
dalam pernikahan, tetapi menuntut 
transformasi makna harta dari simbol 
status menjadi sarana tanggung jawab 
moral. Dalam kerangka maqāṣid modern, 
rekonstruksi pemaknaan ini menghasilkan 
tiga implikasi utama. Pertama, keadilan 
gender. Dengan memahami limāliha 
sebagai perempuan yang matang secara 
finansial dan beretika dalam ekonomi, 
Islam sebenarnya memberi ruang 
pengakuan terhadap kapasitas perempuan 
dalam pengelolaan ekonomi keluarga. Ini 
menolak pandangan patriarkal yang 
menempatkan perempuan hanya sebagai 
penerima nafkah. 

Kedua, kesejahteraan keluarga. 
Harta yang dikelola secara etis menjadi 
fondasi penting bagi ketahanan rumah 
tangga. Dalam pandangan maqāṣid, 
kesejahteraan ekonomi adalah bagian dari 
kemaslahatan yang menjaga 
keberlangsungan kehidupan (ḥifẓ al-nafs) 
dan keturunan (ḥifẓ al-nasl). Maka, limāliha 
mengandung pesan agar pasangan saling 
bekerja sama dalam mewujudkan stabilitas 
ekonomi dan spiritual keluarga. Adapun 
yang ketiga, keberlanjutan sosial. 
Pemahaman baru terhadap hadis ini 
menegaskan pentingnya distribusi 
kekayaan yang adil dan etis. Perempuan 
yang memiliki kemampuan ekonomi dapat 
menjadi agen kemaslahatan sosial melalui 

zakat, infak, dan sedekah. Dengan 
demikian, limāliha mencerminkan karakter 
Muslimah yang produktif, bukan konsumtif; 
aktif, bukan pasif. 

Sementara itu, pendekatan 
maqashidi menawarkan pembacaan yang 
lebih progresif. Dalam kerangka maqāṣid, 
māl bukan sekadar simbol status sosial, 
melainkan elemen penting dalam sistem 
kehidupan yang berorientasi 
kemaslahatan. Harta yang dikelola dengan 
etika dan tanggung jawab dapat menjadi 
sarana menjaga kehidupan (ḥifẓ al-nafs) 
dan keturunan (ḥifẓ al-nasl). Dengan 
demikian, perempuan “karena hartanya” 
tidak harus diartikan sebagai perempuan 
kaya secara material, tetapi sebagai sosok 
yang memiliki kematangan moral-ekonomi: 
cakap mengelola harta, mandiri secara 
finansial, dan memiliki kesadaran etis 
dalam pemanfaatan rezeki. Makna ini 
menggeser tafsir klasik yang cenderung 
pasif menuju tafsir fungsional. Dalam 
konteks modern, perempuan yang memiliki 
kemampuan ekonomi bukan sekadar 
“pemilik harta,” tetapi juga “penjaga 
kemaslahatan keluarga.” 

Melalui rekonstruksi pemaknaan 
hadis berpendekatan maqashidi, hadis ini 
tidak lagi dipahami secara literal, tetapi 
secara sistemik. Bahwa keseimbangan 
antara spiritualitas dan ekonomi 
merupakan pilar utama rumah tangga yang 
Islami. Pernikahan yang ideal bukanlah 
yang hanya dibangun atas dasar cinta atau 
kekayaan, tetapi atas kematangan iman, 
moral, dan tanggung jawab finansial 
bersama. Dan dengan membaca hadis 
melalui teori sistem Jasser Auda, penelitian 
ini menunjukkan bahwa Islam selalu 
memberikan ruang bagi pembaruan makna 
tanpa kehilangan nilai dasarnya. Harta 



Al-Fikra : Jurnal ilmiah Keislaman, Vol. 24, No. 2, Juli - Desember 2025 (133 - 146)  
DOI : 10.24014/af.v24i2.38371 

144 
 

tidak lagi ditempatkan sebagai sumber 
kesenjangan, tetapi sebagai sarana untuk 
mewujudkan keadilan, kemaslahatan, dan 
keberkahan. Dengan demikian, hadis 
tunkahul mar’ah li arba’in (limāliha) 
berfungsi sebagai ajaran universal tentang 
integrasi nilai spiritual dan ekonomi dalam 
kehidupan keluarga Muslim, dimana 
ekonomi bukan sekadar urusan duniawi 
yang terpisah dari moralitas agama. 

 
SIMPULAN 

Penelitian ini menemukan bahwa 
hadis tunkahul mar’ah li arba‘in (limāliha) 
tidak dapat dipahami secara sempit 
sebagai legitimasi orientasi material dalam 
pemilihan pasangan, melainkan sebagai 
teks etis yang menata hierarki nilai dalam 
pernikahan. Melalui pendekatan teori 
sistem maqāṣid Jasser Auda, makna 
limāliha direkonstruksi dari sekadar 
kepemilikan harta menuju konsep 
kematangan ekonomi-spiritual, yakni 
kemampuan mengelola harta secara halal, 
bertanggung jawab, dan berorientasi pada 
kemaslahatan keluarga serta masyarakat. 
Harta dalam hadis ini berfungsi sebagai 
instrumen maqāṣidi yang menopang 
tercapainya tujuan syariat, khususnya ḥifẓ 
al-māl, ḥifẓ al-nafs, dan ḥifẓ al-nasl, serta 
tidak berdiri sebagai tujuan pernikahan itu 
sendiri. Temuan ini menegaskan bahwa 
spiritualitas dan ekonomi dalam Islam 
merupakan dua dimensi yang saling 
terhubung dalam sistem nilai pernikahan, 
sekaligus menguatkan posisi perempuan 
sebagai mitra moral dan ekonomi dalam 
rumah tangga. 

Berdasarkan temuan tersebut, 
penelitian ini merekomendasikan agar 
kajian hadis dan fikih keluarga Islam ke 
depan lebih banyak menggunakan 

pendekatan maqāṣid sistemik guna 
menghasilkan pemaknaan yang 
kontekstual dan relevan dengan realitas 
sosial kontemporer. Selain itu, lembaga 
pendidikan, bimbingan pranikah, dan 
dakwah keluarga disarankan untuk 
mengembangkan pemahaman pernikahan 
yang tidak terjebak pada dikotomi spiritual–
material, tetapi menekankan kematangan 
iman, tanggung jawab moral, dan kesiapan 
ekonomi secara seimbang. Penelitian 
lanjutan juga direkomendasikan untuk 
mengkaji implikasi empiris pemaknaan 
maqāṣidi hadis ini terhadap ketahanan 
keluarga, keadilan relasi gender, dan 
kesejahteraan ekonomi keluarga Muslim 
dalam konteks masyarakat modern. 

 
REFERENSI 
Ahmad Warson Munawwrin. (n.d.). Al-

Munawwir: Kamus Arab-Indonesia. 
Pustaka Progresif. 

Al-Asqalani, A. bin A. bin Ḥajar. (n.d.). 
Fathul Baari Juz 9. Dar al-Ma’rifah. 
https://archive.org/details/01-
153292/09_153300/page/110/mode/
2up?q= اھلامل  

Angela Florida Mau. (2024). Tantangan 
Perkawinan di Tengah Perubahan 
Sosial: Perspektif Keluarga 
Kontemporer. RISOMA : Jurnal Riset 
Sosial Humaniora Dan Pendidikan, 
3(1), 91–107. 
https://doi.org/10.62383/RISOMA.V3
I1.511 

Ash-Shan’ani, M. bin I. A.-A. (2021). 
Subulus Salam Syarah Bulughul 
Maram (T. D. Sunnah (Ed.); 6th ed.). 
Darus Sunnah Press. 

Auda, J. (2011). A maqāsidī approach to 
contemporary application of the 
Sharī’ah. Intellectual Discourse, 



Kemas Muhammad Gemilang, Antoni Yoseph, Ilyas Husti, Hidayatullah Ismail: Rekonstruksi 
Pemaknaan Hadis Tunkahul Mar’ah Li’arba’in (Limāliha) dalam Perspektif Teori Sistem 
Jasser Auda: Upaya Mengokohkan Janji Suci dan Tujuan Pernikahan. 
DOI: 10.24014/af.v24i2.38371 

145 
 

19(2), 193–217. 
https://doi.org/10.31436/id.v19i2.231 

Az-Zuhaili, Wahbah. (2013). Tafsir Al-
Munir Jilid 9 (Abdul Hayyie al Kattani 
and dkk (Ed.); 1st ed.). Gema Insani. 

Az-Zuhaili, Wahwab. (2013). Tafsir Al-
Munir Jilid 2 (A. H. al Kattani & dkk. 
(Eds.); 1st ed.). Gema Insani. 

Bakoush, O., Nicholls, M. G. & Denic, S. 
(2016). Selection of kin for spouse: 
Importance of socioeconomic status, 
reputation and beauty. Journal of 
King Saud University - Science, 
28(4), 286–292. 
https://doi.org/10.1016/J.JKSUS.201
5.09.001 

Bekdemir, S. (2022). Purposes of Marriage 
Sezai. Bozok Üniversitesi İlahiyat 
Fakültesi Dergisi, 21(21), 201–225. 
https://doi.org/10.51553/BOZIFDER.
1063542 

Bhamani, S. S., Merchant, A. A., Jetha, Z. 
& Ali, T. S. (2023). Perspective 
Chapter: Social Aspects of Violence 
– Cultural Dowry Practices and 
Intimate Partner Violence (IPV) in 
Pakistan. 
https://doi.org/10.5772/intechopen.1
09403 

Dittmar, H. & Hurst, M. (2017). The Impact 
of a Materialistic Value Orientation on 
Well-Being. 311–336. 
https://doi.org/10.4324/9781351231
879-15 

E.M, M. A. G. (Ed.). (2005). Tafsir Ibnu 
Katsir (4th ed.). Pustaka Imam asy-
Syafi’i. 

Fauzan, A., Nazaliya, D., Aisyah, N., 
Rahmawati, Y. S. & Kaisyah, Z. 
(2023). STUDI ANALISIS HADIS 
TENTANG MENIKAHI WANITA 
KARENA EMPAT PERKARA 

MELALUI PENDEKATAN 
SOSIOLOGI. Al FAWATIH:Jurnal 
Kajian Al Quran Dan Hadis, 4(2), 
267–285. 
https://doi.org/10.24952/ALFAWATI
H.V4I2.8274 

Gemilang, K. M., Firmanda, H., Maghfirah, 
Lastfitriani, H. & Hakimi, A. R. (2023). 
Discussing the Phenomenon of the 
Appointment of Judges  in District 
Courts Regarding Interfaith 
Marriages from a Legal Logic 
Perspective. Al-Istinbath: Jurnal 
Hukum Islam, 8(2 November), 307–
324. 
https://doi.org/10.29240/JHI.V8I2.81
85 

Khatimah, H. (2023). Revitalisasi Nilai-
Nilai Khitbah Didalam Hadis Sebagai 
Upaya Menjaga Kemuliaan 
Perempuan (Analisis Hadis Tematik). 
El Nubuwwah: Jurnal Studi Hadis, 
1(1), 30–45. 
https://doi.org/10.19105/ELNUBUW
WAH.V1I1.8433 

Mohamed El-Tahir El-Mesawi. (2020). 
Maqāṣid al-sharīʽah. Al-Shajarah: 
Journal of the International Institute 
of Islamic Thought and Civilization 
(ISTAC), 25(2), 263–295. 
https://doi.org/10.31436/SHAJARAH
.V25I2.1141 

Muchamad Toif Chasani. (2022). Analysis 
of a System Approach in Islamic Law 
Philosophy (Jasserauda’s 
Perspective). Journal of Social 
Interactions and Humanities, 1(2), 
141–156. 
https://doi.org/10.55927/JSIH.V1I2.1
118 

Mukarrom, A. (2021). Islamic legal basis 
for marriage. Jurnal Kajian Hukum 



Al-Fikra : Jurnal ilmiah Keislaman, Vol. 24, No. 2, Juli - Desember 2025 (133 - 146)  
DOI : 10.24014/af.v24i2.38371 

146 
 

Islam, 7(1). 
https://doi.org/10.52166/JKHI.V7I1.1
4 

Mukhtaramin, A., Khairuddin, K. & Mahdi, 
M. (2023). Equality in Choosing a 
Partner to Build Household Harmony 
from Maqashid Syari’ah Perspective. 
Qiyas. Jurnal Hukum Islam Dan 
Peradilan, 8(2), 274. 
https://doi.org/10.29300/QYS.V8I2.1
2236 

Najib, A. (2025). Kriteria Memilih Wanita 
yang Akan Dinikahi dalam Perspektif 
Hadis. YUDHISTIRA : Jurnal 
Yurisprudensi, Hukum Dan 
Peradilan, 3(1), 21–27. 
https://doi.org/10.59966/YUDHISTIR
A.V3I1.674 

Nurhayati, N. (2022). Takhrij Hadis 
Karakteristik Muslimah dalam Kitab 
Syakhshiyah al-Mar’ah al-Muslimah 
Karya Muhammad Ali Al-Hasyimi. 
Jurnal Riset Agama, 2(2), 103–132. 
https://doi.org/10.15575/JRA.V2I2.1
6892 

Rahmi Mutiara Dalimunthe & Nawir 
Yuslem. (2025). Urgensi Memilih 
Pasangan Setara (Sekufu’) Studi 
Terhadap Q.S An-Nur Ayat 26. 
Religion, Education, and Social Laa 
Roiba Journal (RESLAJ), 6(12), 
6665–6684. 
https://doi.org/10.47467/RESLAJ.V6
I12.6376 

Rijal, M. N. (2024). Hak Asuh Dan Nafkah 
Anak Pasca Perceraian Perspektif 
Kompilasi Hukum Islam (Study 
Kasus di Desa Ngreco Kecamatan 
Kandat Kabupaten Kediri). 

Salman, A. (2018). Micro-Finance: A 
Driver for Entrepreneurship. 
Entrepreneurship - Trends and 

Challenges. 
https://doi.org/10.5772/INTECHOPE
N.75031 

Shoby Hatul Adha & Asfar Hamidi Siregar. 
(2025). Dinamika Kafa’ah Harta: 
Meninjau Ulang Kesetaraan Ekonomi 
dalam Fikih Klasik dan Kontemporer. 
Jurnal Pustaka Cendekia 
Pendidikan, 3(1), 78–86. 
https://doi.org/10.70292/JPCP.V3I1.
146 

Syihab, M. B. (2023). Telaah Kritis 
Pemikiran Jasser Auda dalam Buku 
“Maqasid Al-Shariah as Philosophy 
of Islamic Law: A Systems 
Approach.” An-Nur: Jurnal Studi 
Islam, 15(1), 114–136. 
https://doi.org/10.37252/ANNUR.V1
5I1.455 

Vos, J. (2022). Meaning in Life Across 
Cultures and Times: An Evidence-
Based Overview. 21–40. 
https://doi.org/10.2991/978-94-6463-
096-1_3 

Yahya, A. & Zainuddin, M. (2021). The 
interpretation of the hadith on the 
characteristics of women and its 
implications for Islamic Law. 
Samarah, 5(1), 276–296. 
https://doi.org/10.22373/SJHK.V5I1.
9593 


