Tersedia secara online Instructional Development Journal (IDJ)
http://ejournal.uin-suska.ac.id/index.php/IDJ Volume: 8 Nomor: 3 Desember 2025

EISSN: 2686-1267, P-ISSN: 2657-1536 Halaman: 641-652
Crossref, GS, Moraref, Garuda, One Search

Internalisasi Nilai- Nilai Pancasila Pada Ruang Lingkup
Pendidikan Islam Pada Madrasah Aliyah AI-Mukmin Ngruki
Sukoharjo

Kamilia Luthfiyah Ramasari '*, Mohammad Zakki Azani’
" Universitas Muhammadiyah Surakarta, Indonesia

INFO ARTIKEL ABSTRAK
Riwayat Artikel: ) ) ) ) )
Diterima: 12-05-2025 Abstract: The purpose of this study is to explain how students at Madrasah Aliya, AL-Mukmin, an
Disetujui: 31-12-2025 organization within the AlLMukmin Islamic Boarding School complex, internalize Pancasila values
Diterbitkan: 31-12-2025 in an Islamic educational environment. Since its founding, this boarding school has combined modern

teaching with the traditional Islamic Boarding School system. Through a qualitative approach with

interview, observation, and documentation methods, this study found that Pancasila values are

Kata kunci:
. implemented harmoniously through religious activities, worship habits, character building, social
Internalisasi nilai o o . .
. activities, and the student organization system. Changes in the understanding of the founders of the
Pancasila ) ; . s .
1 Islamic boarding school, especially Ustadzy Abu Bakar Ba'asyir who now accepts Pancasila as the
Pendidikan Islam , o ) .
Pesantren foundation of the state, have also strengthened the direction of educational moderation at MA Al

Madrasah Aliyah AlMukmin Ngruki Mukmin. lntemalizatifm of th? values of Di'vi'n‘ity, Humanity, Unity‘, Deliberation, and Justice is
realized through Islamic boarding school activities such as congregational prayer, respect for state
symbols, mutual cooperation, student deliberation, and the habituation of noble morals in daily life.
The results of the study show that Islamic and Pancasila values do not conflict with each other, but
can be combined to form the character of students who are religious, nationalistic, tolerant and have
integrity, so that they are in line with the goals of national education and the needs of national

development.

Abstrak: Tujuan penelitian ini adalah untuk menjelaskan bagaimana siswa di Madrasah
Aliya, AL-Mukmin sebuah organisasi di dalam kompleks Pondok Pesantren Al-Mukmin,
menginternalisasi nilai-nilai Pancasila dalam lingkungan pendidikan Islam. Sejak didirikan,
sekolah asrama ini telah menggabungkan pengajaran modern dengan sistem Pesantren
tradisional. Melalui pendekatan kualitatif dengan metode wawancara, observasi, dan
dokumentasi, penelitian ini menemukan bahwa nilai-nilai Pancasila diimplementasikan
secara harmonis melalui aktivitas keagamaan, pembiasaan ibadah, pembinaan karakter,
kegiatan sosial, dan sistem organisasi santri. Perubahan pemahaman tokoh pendiri
pesantren, terutama Ustadz Abu Bakar Ba’asyir yang kini menerima Pancasila sebagai dasar
negara, turut memperkuat arah moderasi pendidikan di MA Al-Mukmin. Internalisasi
nilai-nilai Ketuhanan, Kemanusiaan, Persatuan, Musyawarah, dan Keadilan diwujudkan
melalui kegiatan pesantren seperti sholat berjamaah, penghormatan simbol negara, gotong
royong, musyawarah santri, serta pembiasaan akhlak mulia dalam kehidupan sehari-hari.
Hasil penelitian menunjukkan bahwa nilai-nilai Islam dan Pancasila tidak berjalan saling
bertentangan, tetapi dapat bersatu dalam membentuk karakter peserta didik yang religius,
nasionalis, toleran, dan berintegritas, sehingga selaras dengan tujuan pendidikan nasional
dan kebutuhan pembangunan bangsa.

Alamat Korespondensi:

Kamilia Luthfiyah Ramasari

Universitas Muhammadiyah Surakarta, Indonesia
E-mail: ¢000220050@student.ums.ac.id

PENDAHULUAN

Madrasah Aliyah Al-Mukmin berlokasi di Dusun Ngruki, Desa Cemani, Kecamatan Grogol,
Kabupaten Sukoharjo. Secara geografis, madrasah ini berada sekitar 13 kilometer ke arah timur laut
dari pusat Kabupaten Sukoharjo atau kurang lebih 1 kilometer di sebelah selatan Kota Surakarta.

641


http://issn.pdii.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1520518621&1&&
http://issn.pdii.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1520519580&1&&
mailto:g000220050@student.ums.ac.id

642 Instructional Development Journal (ID]), Vol. 8, No. 3, Desember 2025, Hal. 641-652

Lembaga pendidikan ini merupakan bagian integral dari kompleks Pondok Pesantren Islam Al-
Mukmin Ngruki yang telah berkembang menjadi salah satu institusi pendidikan Islam berasrama di
wilayah tersebut. Madrasah Aliyah Al-Mukmin secara resmi didirikan pada tanggal 10 Maret 1972
sebagai bentuk pengembangan pendidikan formal di lingkungan pesantren.

Sejarah berdirinya Pondok Pesantren Islam Al-Mukmin Ngruki berawal dari kegiatan pengajian
dan salat Asar dalam lingkup kecil yang dilaksanakan di Masjid Agung Surakarta pada sekitar tahun
1960. Kegiatan tersebut kemudian berkembang menjadi Madrasah Diniyah yang berlokasi di Gading
Kidul, sebelum akhirnya bertransformasi menjadi pesantren besar yang berpusat di wilayah Ngruki.
Pesantren ini didirikan oleh sejumlah tokoh Islam, di antaranya Ustadz Abdullah Sungkar dan Ustadz
Abu Bakar Ba’asyir, bersama tokoh-tokoh lain yang turut berperan dalam pengembangan lembaga.
Sistem pendidikan yang diterapkan merupakan hasil integrasi antara tradisi pendidikan pesantren
dengan model pendidikan modern yang terus berkembang. Sebagai lembaga pendidikan berasrama,
seluruh peserta didik Madrasah Aliyah Al-Mukmin diwajibkan tinggal di asrama, sehingga proses
pembinaan dapat berlangsung secara intensif, baik dalam aspek akademik maupun spiritual. Pola
pendidikan terpadu ini diarahkan untuk membentuk peserta didik yang tidak hanya memiliki
keunggulan intelektual, tetapi juga berkarakter kuat serta berlandaskan nilai-nilai Pendidikan Agama
Islam.

Pendidikan Islam di sekolah-sekolah Indonesia sudah menjadi pembelajaran yang wajib
diajarkan diruang kelas Adapun mayoritas agama di Indonesia memeluk agama Islam sudah hal wajib
untuk menuntu ilmu agama, dalam sekolah negri dengan beraneka ragam pemeluk agama juga
menjadikan mata Pelajaran agama Pelajaran wajib di Indonesia sangatlah banyak sekolah-sekolah agama
mulai dari swasta maupun negri yang berbasis agama, diseluruh pulai di Indonesia pondok pesantren
dibangung untuk fasilitas pembelajran yang memfokuskan Pendidikan islam secara mendalam dan
tidak sedikit anak-anak yang masuk pesantren untuk menuntut ilmu agama. Seperti madrasah Aliyah
Al- Mukmin Ngruki yang bersandingan atau berkolaborasi dengan pondok yang berawalan dari pondok
yang menyelaraskan Pendidikan formal di Indonesia.

Ideologi dan negara Republik Indonesia didasarkan pada Pancasila. Pancasila, yang terdiri dari
lima prinsip, adalah rumusan dan pedoman kehidupan nasional dan bernegara bagi seluruh rakyat
Indonesia. Sebagai ideologi, Pancasila mewakili cita-cita yang telah disaring dari cita-cita besar dan
karakter bangsa Indonesia. Karena mayoritas penduduk Indonesia beragama Islam, prinsip-prinsip
Pancasila mengandung unsur-unsur agama (nilai-nilai keagamaan). Ini ada hubungannya dengan sistem
pendidikan Indonesia, yang memiliki banyak sekolah dasar, menengah, atas, dan universitas yang
berorientasi agama.. Begitu banyakknya didirikan pondok pesantren yang ada diseluruh penjuru
provinsi di Indonesia, salah satunya Pondok Pesantren Islam Al- Mukmin ngruki yang sudah banyak
dikenal Masyarakat Indonesia dan tidak luput juga menjadi bagian dari warga negara Indonesia yang
harus mengakui dasar negara yaitu Pancasila.

Ustadz Abu Bakar Ba'asyir sebelumnya dikenal luas karena ketidaksetujuannya terhadap
Pancasila karena ia percaya bahwa Pancasila tidak sepenuhnya sejalan dengan prinsip-prinsip Islam.
Dinamika hukum yang dia hadapi juga dipengaruhi oleh perspektif itu. Setelah dibebaskan dari penjara
dan kembali ke Pondok Pesantren Al-Mukmin Ngruki, manajemen dan praktik pengajaran pesantren
mengalami sejumlah modifikasi. Sebagai respons terhadap permintaan akan pengembangan
pendidikan yang lebih masuk akal dan adaptif, kondisi yang dulunya dianggap ketat dan eksklusif mulai
diperbarui. Tujuan utama dari proses internalisasi nilai-nilai tersebut adalah membentuk karakter
peserta didik yang tidak hanya memiliki pemahaman yang baik terhadap ajaran Islam, tetapi juga
menumbuhkan sikap nasionalisme yang menghargai keberagaman, menjunjung tinggi toleransi, serta
mengedepankan nilai-nilai kemanusiaan sebagaimana terkandung dalam Pancasila. Sebagai dasar
negara Republik Indonesia, Pancasila mengandung lima sila yang merepresentasikan nilai-nilai
fundamental yang perlu ditanamkan sejak dini kepada setiap warga negara, termasuk kepada peserta

didik di lembaga pendidikan.



Ramasari & Azani,, Internalisasi Nilai- Nilai Pancasila ....643

Dalam konteks ini, Pendidikan Agama Islam tidak semata-mata diarahkan pada penguasaan
aspek ritual dan ibadah, melainkan juga berperan strategis dalam pembentukan karakter yang selaras
dengan nilai-nilai Pancasila, seperti keadilan sosial, persatuan, dan sikap toleran dalam kehidupan
bermasyarakat. Pendidikan Agama Islam di Madrasah Aliyah Al-Mukmin Ngruki bertujuan untuk
mempersiapkan generasi muda yang memiliki pemahaman serta penghormatan terhadap nilai-nilai
Pancasila, sekaligus mampu mengintegrasikannya dengan ajaran Islam dalam kehidupan sehari-hari.
Upaya integrasi ini menjadi penting guna mewujudkan keselarasan antara nilai keagamaan dan ideologi
negara, yang pada akhirnya diharapkan dapat membentuk peserta didik yang memiliki semangat
patriotisme, cinta tanah air, dan tanggung jawab sebagai warga negara.

METODE

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian deskriptif.
Pendekatan ini dipilih karena peneliti bermaksud memahami secara mendalam proses internalisasi
nilai-nilai Pancasila dalam praktik pendidikan Islam di Madrasah Aliyah Al-Mukmin Ngruki Sukoharjo.
Penelitian kualitatif memungkinkan peneliti untuk menggali fenomena sosial dan pendidikan secara
komprehensif berdasarkan kondisi nyata di lapangan, khususnya yang berkaitan dengan pembinaan
karakter, adab, dan nilai religius peserta didik.

Lokasi penelitian dilaksanakan di Madrasah Aliyah Al-Mukmin Ngruki Sukoharjo yang berada
dalam lingkungan Pondok Pesantren Islam Al-Mukmin. Subjek penelitian meliputi kepala madrasah,
guru Pendidikan Agama Islam, bagian kesiswaan, pengasuh asrama, serta peserta didik yang terlibat
langsung dalam kegiatan pembinaan. Pemilihan subjek dilakukan secara purposive dengan
mempertimbangkan keterlibatan mereka dalam proses pendidikan dan pembinaan nilai-nilai Pancasila
di lingkungan madrasah dan pesantren.

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui observasi, wawancara, dan dokumentasi.
Observasi digunakan untuk mengamati secara langsung pelaksanaan kegiatan pembelajaran,
pembiasaan religius, serta aktivitas santri di lingkungan madrasah dan asrama. Wawancara dilakukan
secara mendalam kepada informan guna memperoleh data terkait perencanaan, pelaksanaan, dan
tujuan internalisasi nilai-nilai Pancasila dalam pendidikan Islam. Sementara itu, dokumentasi
dimanfaatkan untuk melengkapi data berupa arsip sekolah, jadwal kegiatan, tata tertib, serta dokumen
pendukung lainnya yang relevan dengan fokus penelitian. Proses analisis data dalam penelitian ini
dilakukan secara bertahap yang meliputi reduksi data, penyajian data, serta penarikan kesimpulan. Data
yang diperoleh melalui kegiatan observasi, wawancara, dan dokumentasi terlebih dahulu diseleksi,
disederhanakan, dan dikelompokkan sesuai dengan fokus serta tujuan penelitian. Tahap ini bertujuan
untuk memusatkan perhatian pada data yang relevan dan bermakna. Selanjutnya, data yang telah
terorganisasi disajikan dalam bentuk deskripsi naratif agar mudah dipahami dan dianalisis. Penyajian
data tersebut menjadi dasar bagi peneliti dalam melakukan penafsiran terhadap fenomena yang
ditemukan di lapangan. Tahap akhir dilakukan dengan merumuskan kesimpulan secara sistematis
berdasarkan pola, hubungan, dan temuan penelitian. Untuk menjamin keabsahan dan kredibilitas data,
peneliti menerapkan teknik triangulasi, baik triangulasi sumber maupun teknik, sehingga hasil
penelitian dapat dipertanggungjawabkan secara ilmiah.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Penerapan Model Project Based Learning terintegrasi TPACK

Penerapan model PjBL yang diintegrasikan TPACK diterapkan dalam kurikulum Pendidikan
Pancasila Kelas IV SD Negeri 1 Troso, khususnya pada kurikulum “Hak dan Kewajiban Sebagai
Anggota Keluarga dan Warga Sekolah”. Dengan memasukkan TPACK ke dalam proses pembelajaran,
maka pembelajaran dilaksanakan sesuai dengan sintaks paradigma PjBL. Penggunaan paradigma PjBL

terintegrasi TPACK merupakan salah satu bentuk implementasi dari paradigma PjBL terintegrasi
TPACK yang telah diterapkan dalam kurikulum Pendidikan Pancasila Kelas IV SD Negeri 1 Troso.:



644 Instructional Development Journal (ID]), Vol. 8, No. 3, Desember 2025, Hal. 641-652

Madrasah Aliyah Al-Mukmin Ngruki Sukoharjo adalah sebuah lembaga pendidikan keagamaan
yang beroperasi selaras dengan kurikulum dan peraturan pemerintah Indonesia. Sempat beredar kabar
burung bahwa pendirinya, Ustadz Abu Bakar Ba'asyir, tidak mengakui Pancasila. Namun, seiring waktu,
persepsi ini mulai berubah dan mengarah pada pemahaman bahwa Ustadz Abu Bakar Ba'asyir telah
mengakui Pancasila, yang mungkin disebabkan oleh pernyataan langsung, penyesuaian kebijakan
internal madrasah, atau implementasi kurikulum nasional yang memang mencakup pendidikan
Pancasila. Klarifikasi ini penting untuk meluruskan kesalahpahaman sebelumnya dan menegaskan
posisi madrasah yang, meskipun berbasis agama, tetap berkomitmen pada pilar-pilar kebangsaan
Indonesia. (Pranata, 2021)

Pancasila sebagai dasar negara Republik Indonesia telah menjadi fondasi ideologis yang
menyatukan berbagai keberagaman suku, agama, dan budaya di Indonesia. Meskipun demikian, tidak
dapat dipungkiri bahwa pada masa lalu sempat muncul perdebatan terkait penerimaan sebagian
kalangan Islam terhadap Pancasila, terutama dalam konteks relasinya dengan ajaran agama.Salah satu
tokoh penting yang pernah menjadi sorotan dalam diskursus ini adalah Ustadz Abu Bakar Ba'asyir,
pendiri Pondok Pesantren AlFMukmin Ngruki, Sukoharjo. Dalam perkembangannya, Ustadz Abu
Bakar Ba'asyir menyatakan bahwa dirinya dapat menerima dan mengakui Pancasila sebagai dasar negara.
Sikap ini didasarkan pada keyakinan bahwa para perumus Pancasila, termasuk tokoh-tokoh seperti
Soekarno, Mohammad Yamin, dan lainnya, memiliki pemahaman keagamaan yang kuat, bahkan
beberapa di antaranya merupakan ulama yang memahami nilai-nilai Islam secara mendalam.

Dari hasil penelitian yang saya lakukan, tampak bahwa perubahan pandangan Ustadz Abu
Bakar Ba’asyir terhadap Pancasila bukan terjadi secara tiba-tiba, melainkan melalui proses pemahaman
yang lebih terbuka. Dahulu beliau menganggap Pancasila dan simbol-simbol kebangsaan sebagai
sesuatu yang dikhawatirkan dapat mengarah pada kesyirikan. Namun setelah memahami bahwa
Pancasila dirumuskan oleh para tokoh agama dan sarat dengan nilai-nilai Islam, beliau mulai melihat
bahwa Pancasila bukan ancaman bagi akidah, melainkan dasar negara yang mempersatukan bangsa.

Ustadz Abu Bakar Ba'asyir sebelumnya dikenal luas karena ketidaksetujuannya terhadap
Pancasila karena ia menganggapnya tidak sepenuhnya sejalan dengan prinsip-prinsip Islam. Dinamika
hukum yang dia hadapi juga dipengaruhi oleh sudut pandang itu. Setelah dibebaskan dari penjara dan
kembali ke Pondok Pesantren Al-Mukmin Ngruki, manajemen dan praktik pengajaran pesantren
mengalami sejumlah modifikasi. Menanggapi permintaan akan pengembangan pendidikan yang lebih
masuk akal dan adaptif, kondisi yang dulunya dianggap ketat dan eksklusif mulai diperbarui.
Perubahan pemahaman ini juga tampak dalam praktik kehidupan di Pondok Pesantren Al-Mukmin
Ngruki selama dua tahun terakhir. Jika sebelumnya kegiatan seperti upacara bendera dan
penghormatan kepada Sang Merah Putih dianggap tidak diperbolehkan, kini pandangan tersebut telah
berubah. Pihak pesantren mulai menyadari bahwa upacara bendera bukanlah bentuk penyembahan
terhadap benda, tetapi sarana pendidikan karakter, disiplin, kebersamaan, serta wujud cinta tanah air.
Rutinitas harian di Pondok Pesantren Al-Mukmin Ngruki selama dua tahun terakhir juga
mencerminkan perubahan perspektif ini. Upacara bendera dan memberi hormat kepada Merah Putih
dulunya dianggap dilarang, tetapi pendapat itu kini telah berubah. Pihak pesantren mulai memahami
bahwa ritual bendera adalah ekspresi patriotisme, disiplin, pendidikan karakter, dan persatuan, bukan
cara untuk menyembah suatu benda.

Demikian pula dengan hormat bendera. Sikap hormat tidak lagi dipandang sebagai tindakan
yang melanggar akidah, melainkan sebagai bentuk penghargaan terhadap simbol negara yang mewakili
perjuangan, sejarah, dan identitas bangsa. Bahkan Ustadz Abu Bakar sendiri kini turut berdiri tegak
dan memberikan hormat saat bendera dinaikkan. Hal ini menjadi tanda bahwa pemahaman seseorang
dapat berubah ketika ia melihat bahwa menghormati simbol negara tidak bertentangan dengan ajaran
agama, selama niatnya adalah menghargai bangsa, bukan menyembah makhluk atau benda. Perubahan
tersebut menunjukkan bahwa nilai-nilai keagamaan dan nilai-nilai kebangsaan dapat berjalan
berdampingan secara harmonis. Pancasila, upacara bendera, dan penghormatan terhadap Merah Putih



Ramasari & Azani,, Internalisasi Nilai- Nilai Pancasila ....645

bukanlah bentuk penyimpangan dari agama, tetapi bagian dari kehidupan berbangsa yang
menumbuhkan tanggung jawab, persatuan, dan kesadaran kebangsaan.

Menurut beliau, nilai-nilai yang terkandung dalam Pancasila, khususnya sila pertama yaitu
"Ketuhanan Yang Maha Esa", tidak bertentangan dengan prinsip-prinsip dasar dalam Islam. Justru
sebaliknya, sila tersebut dianggap sebagai bentuk pengakuan terhadap eksistensi dan supremasi Tuhan,
yang sejalan dengan akidah Islam. Berdasarkan pemahaman tersebut, Pondok Pesantren Al-Mukmin
Ngruki menegaskan komitmennya terhadap Pancasila. Komitmen ini tidak hanya bersifat deklaratif,
tetapi juga diwujudkan dalam bentuk internalisasi nilai-nilai Pancasila dalam kehidupan sehari-hari
santri dan warga pondok. Nilai-nilai seperti toleransi, keadilan, musyawarah, serta kepedulian sosial
diajarkan dan dipraktikkan dalam berbagai aspek kehidupan pesantren. Dengan demikian, sikap
penerimaan terhadap Pancasila yang ditunjukkan oleh Ustadsz Abu Bakar Ba'asyir dan pengamalan
nilai-nilainya di lingkungan Pondok Pesantren Al-Mukmin Ngruki merupakan bukti bahwa Pancasila
dapat hidup berdampingan dengan nilai-nilai keislaman. Hal ini sekaligus menunjukkan bahwa
komitmen terhadap Pancasila tidak harus diposisikan sebagai pertentangan terhadap ajaran agama,
melainkan dapat menjadi landasan bersama dalam mewujudkan kehidupan berbangsa dan bernegara
yang harmonis dan bermartabat.

Pondok Pesantren Islam Al-Mukmin, yang selanjutnya disingkat PPIM, merupakan lembaga
pendidikan Islam yang mengintegrasikan pendidikan formal dan nonformal dalam satu sistem yang
terpadu. Dalam struktur kelembagaannya, madrasah (sebagai jalur formal) dan asrama (sebagai jalur
nonformal) berada dalam satu kesatuan sistem pendidikan yang saling melengkapi. Keduanya berada
di bawah naungan pondok pesantren sebagai lembaga inti yang berlandaskan nilai-nilai keislaman.
Sejak awal pendiriannya, PPIM menjadikan agama sebagai fondasi utama dalam menyelenggarakan
kegiatan pendidikan. Nilai-nilai keislaman tidak hanya diajarkan secara teoritis dalam mata pelajaran
agama, tetapi juga diinternalisasikan melalui pembinaan karakter, kegiatan keasramaan, dan kehidupan
sehari-hari para santri. Hal ini mencerminkan pendekatan pendidikan holistik yang tidak memisahkan
antara aspek spiritual, intelektual, dan sosial. Meskipun mengelola pendidikan formal dan nonformal
secara berdampingan, PPIM tidak membedakan perlakuan antara keduanya, baik dalam hal
penyampaian materi keagamaan maupun materi umum (nonagama). Kedua jalur tersebut diarahkan
untuk saling mendukung dalam membentuk peserta didik yang berkarakter, cerdas secara intelektual,
dan memiliki integritas moral. Model ini menunjukkan bahwa sistem pendidikan berbasis pesantren
memiliki fleksibilitas tinggi dalam mengintegrasikan berbagai bentuk pendidikan tanpa mengabaikan
kualitas dan tujuan pendidikan nasional.

Sebagai bagian dari jalur pendidikan formal, Madrasah Aliyah Al-Mukmin Ngruki tetap
mengikuti ketentuan kurikulum yang ditetapkan oleh pemerintah melalui Kementerian Agama.
Dengan demikian, madrasah ini tidak berbeda secara substansi akademik dengan lembaga pendidikan
umum lainnya di Indonesia. Kurikulum nasional yang digunakan dipadukan dengan kurikulum khas
pesantren, sehingga menghasilkan model pendidikan yang komprehensif dan kontekstual. PPIM juga
terus melakukan penyesuaian dan penyelarasan sistem pendidikannya agar dapat diterima oleh semua
kalangan masyarakat. Hal ini dilakukan melalui pembukaan diri terhadap perubahan, penguatan
akreditasi, dan partisipasi aktif dalam forum-forum pendidikan nasional. Dengan demikian,
keberadaan Pondok Pesantren Al-Mukmin Ngruki tidak hanya berkontribusi dalam pembinaan
generasi muda Muslim, tetapi juga memberikan manfaat yang nyata bagi masyarakat secara luas.

Sebagai bagian dari jalur pendidikan formal, Madrasah Aliyah Al-Mukmin Ngruki menjalankan
kurikulum nasional yang ditetapkan oleh Kementerian Agama Republik Indonesia sebagaimana
madrasah lain pada umumnya. Kurikulum nasional tersebut dipadukan dengan kurikulum khas
pesantren yang menekankan penguatan nilai-nilai keislaman, pembiasaan ibadah, serta pembentukan
karakter religius peserta didik. Integrasi ini menghasilkan model pendidikan yang komprehensif, tidak
hanya berorientasi pada capaian akademik, tetapi juga pada pengembangan spiritual, moral, dan sosial.
Upaya keterbukaan terhadap perubahan, penguatan akreditasi, serta partisipasi dalam forum



646 Instructional Development Journal (ID]), Vol. 8, No. 3, Desember 2025, Hal. 641-652

pendidikan nasional menunjukkan bahwa lembaga pendidikan Islam mampu beradaptasi dengan
tuntutan sistem pendidikan nasional tanpa kehilangan identitas keislamannya (Primaresty et al., 2023).

Implementasi kurikulum terpadu tersebut diwujudkan melalui berbagai kegiatan pembiasaan
religius yang terprogram dan berkelanjutan, seperti penerapan budaya 3S (senyum, sapa, salam),
kegiatan tadarrus dan muroja’ah Al-Qur’an sebelum pembelajaran, pembacaan doa bersama, shalat
berjama’ah, infaq rutin, serta kegiatan pesantren kilat. Kegiatan-kegiatan ini berperan penting dalam
menginternalisasikan nilai religius ke dalam kehidupan sehari-hari peserta didik sehingga nilai
keimanan, ketakwaan, dan akhlak mulia tidak hanya dipahami secara teoretis, tetapi juga dipraktikkan
secara nyata dalam lingkungan sekolah. Dengan demikian, mata pelajaran Pendidikan Agama Islam
menjadi sarana strategis dalam pembentukan karakter religius peserta didik yang sejalan dengan tujuan
pendidikan Islam dan pendidikan nasional (Primaresty et al., 2023).

Dalam sila Pancasila mencangkup banyak askpek yang menjadikan landasar negara adapun
meinternalisasikan kedalam pendidikan untuk menjadikan generasi muda yang bisa membangun
bangsa lebih berkembang dan dan maju. Isi dari Pancasila ada lima sila sebagai berikut; Ketuhanan
Yang Maha Esa, Kemanusiaan yang Adil dan Beradab, Persatuan Indonesia, Kerakyatan yang Dipimpin
oleh Hikmat Kebijaksanaan dalam Permusyawatan dan perwakilan, Keadilan Sosial bagi Seluruh
Rakyat Indonesia. Lima sila ini yang ditanamkan juga untuk mendidik peserta didik Madrasah Aliyah
Al-Mukmin Ngruki dengan membahas setiap sila-sila Pancasila yang berada dalam kehidupan didalam
pendidikan Agama Islam Madrasah.

Ketuhanan Yang Maha Esa

Prinsip pertama Pancasila, "Ketuhanan Yang Maha Esa," terus digunakan oleh Madrasah Aliyah
Al-Mukmin Ngruki di Sukoharjo dengan menggunakan strategi pembelajaran berbasis ajaran Islam.
Setiap siswa dan instruktur di pesantren Al-Mukmin wajib melakukan ibadah komunal kepada Allah
SWT, yang meliputi membaca Al-Quran, mempelajari literatur tafsir dan hadis, serta melaksanakan
shalat lima waktu. Melalui latihan-latihan ini, penyerapan cita-cita surgawi segera dipraktikkan dalam
kehidupan sehari-hari, selain diajarkan secara konseptual. Selain bersifat akademis, pendidikan ini juga
bersifat moral dan spiritual, menumbuhkan kesadaran akan tauhid sebagai prinsip utama iman kepada
Tuhan Yang Maha Esa. Metode ini memberikan pengalaman nyata bagi peserta didik untuk
menghayati dan mengamalkan nilai-nilai keagamaan secara konsisten, sehingga membentuk karakter
yang selaras dengan prinsip Pancasila. Dengan demikian, Madrasah Aliyah A-Mukmin Ngruki tidak
hanya menyiapkan peserta didik secara intelektual, tetapi juga menanamkan kesadaran spiritual yang
kuat sebagai pondasi dalam kehidupan bermasyarakat dan berbangsa. Keyakinan yang terkandung
dalam Pancasila, terutama sila pertama, "Ketuhanan Yang Maha Esa," tidak bertentangan dengan ajaran
inti Islam, menurut Ustadz Abu Bakar Ba'asyir. Sebaliknya, gagasan ini dilihat sebagai pengakuan atas
dominasi dan keberadaan Tuhan, yang sejalan dengan ajaran Islam. Pondok Pesantren Al-Mukmin
Ngruki menegaskan kembali dedikasinya terhadap Pancasila dalam terang pemahaman ini. Siswa dan
warga pesantren menginternalisasi nilai-nilai Pancasila dalam kehidupan sehari-hari, menunjukkan
dedikasi mereka selain bersifat deklaratif. Dalam banyak aspek kehidupan pesantren, nilai-nilai seperti
kepedulian sosial, keadilan, toleransi, dan diskusi diajarkan dan dipraktikkan. Oleh karena itu,
Pancasila dapat hidup berdampingan dengan cita-cita Islam, sebagaimana ditunjukkan oleh dukungan
Ustadz Abu Bakar Ba'asyir terhadapnya dan penerapan prinsip-prinsipnya oleh Pondok Pesantren Al
Mukmin Ngruki. Hal ini semakin menunjukkan bahwa dedikasi terhadap Pancasila tidak perlu dilihat
sebagai bertentangan dengan doktrin agama, melainkan sebagai dasar bersama untuk mencapai
kehidupan nasional dan politik yang damai dan bermartabat.

Iman dan pengabdian manusia kepada Tuhan terutama dibentuk oleh prinsip dasar Pancasila,
yaitu Ketuhanan Yang Maha Esa. Nilai ini menyoroti bahwa manusia harus menerima realitas Tuhan
Yang Maha Esa sebagai sumber moralitas, etika, dan pedoman hidup. Dalam pendidikan Islam,
pertumbuhan tauhid keyakinan bahwa Allah SWT adalah satu-satunya Tuhan yang berhak disembah
menyadari pentingnya Keesaan Allah. Melalui proses pembelajaran yang terstruktur dan berkelanjutan,



Ramasari & Azani,, Internalisasi Nilai- Nilai Pancasila ....647

Pendidikan Agama Islam secara strategis membentuk kepribadian siswa agar menjadi taat, saleh, dan
berakhlak mulia.

Penerapan nilai sila pertama Pancasila tersebut tampak dalam sistem pendidikan di Pondok
Pesantren Islam Al-Mukmin Ngruki yang menjadikan pendidikan agama Islam sebagai basis utama
pembinaan peserta didik. Melalui pendekatan ibadah, aktivitas keagamaan di lingkungan sekolah dan
asrama, serta bimbingan intensif dari para ustadz, peserta didik dibiasakan untuk mengamalkan ajaran
[slam dalam kehidupan sehari-hari. Pembiasaan ini berfungsi sebagai sarana internalisasi nilai
Ketuhanan Yang Maha Esa yang tidak hanya bersifat kognitif, tetapi juga afektif dan praktis dalam
perilaku peserta didik.

Pembahsan ini konsisten dengan penelitian Halima, Mustofa, dan Azani, yang menyatakan
bahwa pembelajaran Pendidikan Agama Islam memiliki dampak besar pada perkembangan
kepribadian anak. Menurut Halima, Mustofa, dan Azani (2022), pendidikan agama Islam berkontribusi
pada penanaman prinsip-prinsip moral, etika, tanggung jawab, dan spiritualitas yang membentuk
karakter siswa dan sikap positif dalam kehidupan sehari-hari. Oleh karena itu, melalui pengembangan
karakter yang setia dan terhormat, pendidikan agama Islam di Pondok Pesantren Al-Mukmin Ngruki
memainkan peran penting dalam menginternalisasi cita-cita sila pertama Pancasila, yaitu Ketuhanan
Yang Maha Esa.

Guru dan ustadz di Madrasah Aliyah Al-Mukmin Ngruki Sukoharjo memberikan kontribusi
nyata dalam proses internalisasi nilai-nilai Pancasila melalui perannya sebagai pendidik, pembimbing,
motivator, evaluator, serta teladan moral bagi peserta didik. Sesuai temuan penelitian Akbar dan Azani
(2024), guru Pendidikan Agama Islam secara konsisten tidak hanya menyampaikan pengetahuan agama
secara teoritis, tetapi juga memberi dorongan kepada siswa untuk menerima dan mempraktikkan nilai-
nilai karakter melalui kebiasaan-kebiasaan positif seperti senyum, sapaan, salam, sopan santun, doa
sebelum dan sesudah pembelajaran, serta kegiatan keagamaan terstruktur (misalnya shalat berjamaah
dan sholawat Nabi) (Akbar & Azani, 2024). Kebiasaan-kebiasaan yang dibangun oleh guru dan ustadz
ini mencerminkan internalisasi nilai kemanusiaan, toleransi, dan ketertiban sosial yang menguatkan
sila-sila Pancasila, khususnya sila pertama sampai sila ketiga.

Lebih jauh lagi, pengaruh guru dan ustadz dalam pembentukan karakter peserta didik di MA
Al-Mukmin Ngruki juga terlihat dari peran mereka dalam menciptakan lingkungan pembelajaran yang
mendukung dialog, musyawarah, dan saling menghormati. Kegiatan pembiasaan dan pembinaan yang
dilakukan guru dan ustadz, seperti pembinaan adab, pendampingan ibadah, dan forum berbagi
(sharing), berkontribusi pada pengembangan sikap saling menghargai dan kerjasama antar santri, yang
merupakan refleksi nilai Persatuan Indonesia dan Kerakyatan yang dipimpin oleh hikmat
kebijaksanaan dalam permusyawaratan/perwakilan. Temuan Akbar dan Azani (2024) menegaskan
bahwa peran guru PAI sebagai teladan dan fasilitator pembiasaan sangat berpengaruh dalam
membentuk karakter Islami siswa, yang dalam konteks pendidikan kewarganegaraan juga sejalan
dengan penguatan nilai-nilai Pancasila (Akbar & Azani, 2024).

Keberhasilan peserta didik dalam menjalankan ibadah dan mempelajari kitab-kitab tidak
muncul semata-mata dari inisiatif pribadi, melainkan merupakan hasil dari pembinaan yang terstruktur
melalui bimbingan ustadz, aturan asrama, serta kegiatan sekolah yang telah diselaraskan. Pembiasaan
ibadah fardhu seperti sholat berjamaah di masjid setiap waktu, yang diwajibkan kepada seluruh santri,
menciptakan lingkungan yang mendukung internalisasi nilai-nilai keagamaan. Dalam hal ini, peran
ustadz sebagai pembimbing, serta sistem kegiatan yang konsisten dan terorganisasi, memainkan peran
penting dalam membentuk kebiasaan spiritual peserta didik. Hal ini sesuai dengan prinsip psikologi
pendidikan bahwa pembentukan karakter dan kedisiplinan sangat bergantung pada pengulangan,
teladan, dan lingkungan yang mendukung.

Selain itu, keterlibatan peserta didik kelas 2 SMA sebagai bagian dari petugas Imarotus Syu’unith
Tholabah oraganisasi ini sama halnya seperti organisasi OSIS disekolah negri, yang mana tetap dalam
bimbingan para ustadz atau guru-guru dan menjadi bentuk pendidikan kepemimpinan yang berbasis
nilai-nilai keislaman. Mereka tidak hanya mengatur dan mengajak teman-temannya untuk menunaikan



648 Instructional Development Journal (ID]), Vol. 8, No. 3, Desember 2025, Hal. 641-652

ibadah wajib, tetapi juga mendorong pelaksanaan ibadah sunnah seperti puasa Senin-Kamis, sholat
tahajud, dan kegiatan ruhiyah lainnya. Dengan demikian, keberhasilan dalam keibadahan dan
pemahaman kitab tidak terlepas dari kerja sama sistemik antara pembimbing, peserta didik, dan
struktur kelembagaan yang mendukung kegiatan keagamaan secara menyeluruh dan berkelanjutan.
Kemanusian yang adil dan beradab

Madrasah Aliyah Al-Mukmin Ngruki Sukoharjo menerapkan nilai sila kedua Pancasila, yaitu
Kemanusiaan yang Adil dan Beradab, melalui metode pembelajaran yang mengintegrasikan prinsip-
prinsip keadilan, penghormatan, dan akhlak mulia dalam setiap aspek pendidikan. Dalam lingkungan
pondok pesantren yang berbasis agama ini, peserta didik diajarkan untuk menghargai hak dan martabat
sesama manusia tanpa membedakan latar belakang sosial, budaya, maupun agama. Metode
pembelajaran yang digunakan mencakup pembinaan karakter melalui pengajaran nilai-nilai moral
[slam, seperti tolong-menolong, kejujuran, empati, dan toleransi, yang diaplikasikan dalam interaksi
sehari-hari baik antar sesama siswa maupun dengan guru dan masyarakat sekitar. Selain itu, kegiatan
sosial kemasyarakatan dan diskusi kelompok menjadi sarana efektif untuk melatih sikap adil dan
beradab serta meningkatkan kesadaran sosial peserta didik. Melalui pendekatan holistik ini, Madrasah
Aliyah Al-Mukmin Ngruki tidak hanya mengembangkan kemampuan intelektual peserta didik, tetapi
juga menanamkan nilai kemanusiaan yang luhur sesuai dengan semangat Pancasila, sehingga
membentuk generasi muda yang tidak hanya cerdas tetapi juga berakhlak dan bertanggung jawab sosial.

Dalam lingkungan Pondok Pesantren Al-lMukmin Ngruki, nilai adil dan beradab diwujudkan
sebagai landasan utama dalam membangun hubungan antar warga pesantren, baik antara santri dengan
sesama santri, dengan ustad/guru, maupun dengan masyarakat sekitar. Keadilan di sini berarti setiap
individu diperlakukan secara seimbang dan tanpa diskriminasi, di mana hak dan kewajiban santri
dijaga dengan baik tanpa membedakan status sosial, usia, atau latar belakang. Pesantren menanamkan
prinsip bahwa setiap orang berhak mendapatkan perlakuan yang adil, baik dalam pembelajaran,
pembinaan, maupun dalam kehidupan sehari-hari. Dalam pembentukan adab peserta didik (santriwan
dan santriwati), Madrasah Aliyah Al-Mukmin Ngruki melalui bagian kesiswaan dan kepengasuhan yang
berada di bawah naungan asrama menyelenggarakan pembinaan di luar pembelajaran formal kelas.
Pembinaan tersebut dilaksanakan secara terstruktur melalui kegiatan halagah atau kelompok belajar
yang dilaksanakan sebanyak empat kali dalam satu minggu. Kegiatan halagah ini dilaksanakan dalam
beberapa bentuk, yaitu halagah bersama wali kamar, halagah bersama wali kelas, halagah adab, serta
halagah pembinaan akhlak dan adab santri.

Adapun materi dan fokus pembinaan dalam kegiatan halagah meliputi empat aspek utama,
yaitu: (1) pembinaan akhlak dan adab santri sebagai dasar pembentukan karakter, (2) pembinaan
bahasa yang diarahkan sebagai bagian dari kultur akademik dan media dakwah, (3) pembinaan ibadah
serta penegakan ketertiban santri dalam kehidupan sehari-hari, dan (4) forum berbagi (sharing) yang
berfungsi sebagai ruang pendampingan bagi santri yang mengalami persoalan pribadi maupun sosial.
Melalui kegiatan halagah ini, proses pembinaan adab dan karakter santri diharapkan dapat berlangsung
secara berkelanjutan, personal, dan kontekstual sesuai dengan kehidupan pesantren.

Sementara itu, nilai beradab tercermin melalui sikap saling menghormati, sopan santun, dan
tata krama dalam berinteraksi bagaimana menghormati yang lebih tua dari adek kelas kepada kakak
kelas, peserta didik ke guru, dan keluraga Pondok pesantren kepada masyarakat diluar sana. Santri
diajarkan untuk menjaga akhlak mulia sesuai ajaran Islam, seperti berkata baik, berperilaku sopan, serta
menghargai perbedaan pendapat dan latar belakang sesama. Pendidikan akhlak dan etika menjadi
bagian integral dari kurikulum, sehingga setiap santri dapat berkembang menjadi pribadi yang santun,
sabar, dan penuh kasih sayang. Dengan menanamkan nilai adil dan beradab secara konsisten, Pondok
Pesantren / Madrasah Aliyah Al-Mukmin Ngruki menciptakan lingkungan yang harmonis dan
kondusif untuk pertumbuhan spiritual, intelektual, serta sosial santri, sekaligus membentuk karakter
generasi yang mampu mengamalkan nilai-nilai kemanusiaan dalam kehidupan bermasyarakat sesuai
dengan sila kedua Pancasila.



Ramasari & Azani,, Internalisasi Nilai- Nilai Pancasila ....649

Persatuan Indonesia

Nilai Persatuan Indonesia sebagai sila ketiga Pancasila diinternalisasikan secara nyata dalam
kehidupan dan sistem pendidikan di Madrasah Aliyah Al-Mukmin Ngruki. Dalam ruang lingkup
madrasah ini, peserta didik berasal dari beragam latar belakang daerah, suku, dan budaya, namun
seluruhnya disatukan dalam semangat ukhuwah Islamiyah dan kebangsaan. Semangat persatuan
ditanamkan melalui pembelajaran yang menekankan pentingnya menjaga keutuhan umat dan bangsa,
termasuk melalui kajian sejarah perjuangan Islam dan bangsa Indonesia, serta pelatihan kepemimpinan
yang mengajarkan solidaritas dan kerja sama lintas perbedaan. Selain itu, kegiatan-kegiatan pesantren
seperti sholat berjamaah, gotong royong, apel pagi, dan organisasi santri menjadi media penting dalam
membentuk semangat kolektif dan persaudaraan. Melalui pendekatan pendidikan yang berbasis nilai
agama dan nasionalisme, madrasah ini menumbuhkan rasa cinta tanah air dan komitmen terhadap
persatuan bangsa, tanpa mengabaikan identitas keislaman yang menjadi ciri khas pondok pesantren.
Dengan demikian, Madrasah Aliyah Al-Mukmin Ngruki berperan aktif dalam memperkuat semangat
persatuan dan kesatuan Indonesia melalui pembentukan karakter peserta didik yang tidak hanya
religius, tetapi juga nasionalis dan toleran.

Penanaman nilai sila ketiga Pancasila, yaitu “Persatuan Indonesia,” dalam konteks pendidikan
agama di madrasah atau asrama tercermin melalui praktik nyata semangat gotong royong dan
kebersamaan antarwarga pendidikan. Nilai ini tidak hanya diajarkan secara teoritis, tetapi juga
diinternalisasikan melalui kegiatan keseharian yang terstruktur, seperti pelaksanaan jadwal kebersihan
asrama dan sekolah yang dikoordinasikan bersama petugas Imarotus Syu'unith Tholabah. Aktivitas ini
mengajarkan peserta didik pentingnya kerja kolektif, tanggung jawab sosial, dan kepedulian terhadap
lingkungan. Dalam perspektif pendidikan karakter, ini merupakan wujud pembelajaran kontekstual
berbasis nilai kebangsaan yang mengintegrasikan prinsip religiusitas dan nasionalisme dalam tindakan
nyata.

Lebih jauh, semangat persatuan ini juga tampak dalam sikap solidaritas sosial antar peserta didik,
seperti saat merawat teman yang sedang sakit dan tidak dapat kembali ke rumah karena jarak. Saling
menjaga dan membantu satu sama lain menjadi praktik nilai ukhuwah (persaudaraan) dalam Islam yang
sejalan dengan semangat Pancasila. Kehadiran pengurus kamar, wali kelas, dan guru/ustadz yang turut
serta aktif membantu kebutuhan santri, terutama yang tidak dapat keluar dari lingkungan asrama,
memperkuat sistem pendidikan yang berbasis kolektivitas dan kasih sayang. Secara pedagogis, hal ini
menunjukkan pendekatan pendidikan humanistik dan partisipatif, yang menempatkan hubungan
interpersonal dan nilai kemanusiaan sebagai fondasi pembentukan karakter peserta didik
Kerakyatan yang dipimpin oleh hikmat kebijaksanaan dala permusyawaratan dan perwakilan

Penanaman nilai sila keempat Pancasila, yaitu "Kerakyatan yang dipimpin oleh hikmat kebijaksanaan
dalam permusyawaratan/perwakilan,” dalam pendidikan agama di madrasah atau asrama diwujudkan
melalui pembentukan budaya musyawarah, partisipasi aktif, dan kepemimpinan yang bertanggung
jawab di kalangan peserta didik. Contoh konkret implementasi nilai ini tampak dalam sistem organisasi
internal seperti Imarotus Syu'unith Tholabah, di mana peserta didik kelas atas (misalnya kelas 2 SMA)
dilibatkan sebagai pengurus yang membantu mengelola kegiatan keagamaan, kebersihan, dan
kedisiplinan santri. Melalui struktur ini, peserta didik tidak hanya diarahkan untuk taat, tetapi juga
diberi ruang untuk berdiskusi, menyampaikan pendapat, serta mengambil keputusan secara kolektif
demi kebaikan bersama. Hal ini selaras dengan prinsip demokrasi deliberatif dalam pendidikan, yang
mendorong keterlibatan peserta didik sebagai subjek aktif dalam lingkungan sosial dan spiritualnya.

Lebih dari itu, pengambilan keputusan dalam lingkungan asrama dan madrasah sering
dilakukan melalui forum musyawarah, baik antar santri, antara santri dan pengurus kamar, maupun
antara peserta didik dan ustadz atau wali kelas. (Muslich, 2011) Praktik ini memperkuat keterampilan
komunikasi, empati, dan kepemimpinan yang berbasis nilai kebijaksanaan dan keadilan. Guru dan
ustadz tidak hanya berperan sebagai pemegang otoritas, tetapi juga sebagai fasilitator dialog dan
pembimbing moral, sesuai dengan nilai hikmat kebijaksanaan yang menjadi inti dari sila keempat.
Dengan demikian, lingkungan pendidikan ini menjadi sarana strategis dalam menanamkan nilai-nilai



650 Instructional Development Journal (ID]), Vol. 8, No. 3, Desember 2025, Hal. 641-652

demokrasi yang selaras dengan ajaran Islam dan ideologi Pancasila, sekaligus membentuk peserta didik
menjadi pribadi yang adil, bijak, dan bertanggung jawab.

Dalam konteks penyelenggaraan pendidikan di madrasah dan asrama, prinsip musyawarah
sebagai perwujudan nilai sila keempat Pancasila ("Kerakyatan yang dipimpin oleh hikmat kebijaksanaan
dalam permusyawaratan/perwakilan") juga tercermin dalam proses evaluasi kurikulum, pembentukan
peraturan, serta perencanaan kegiatan sekolah dan kepengasuhan. Setiap kebijakan atau langkah
strategis yang berkaitan dengan kehidupan peserta didik di lingkungan madrasah maupun asrama tidak
ditentukan secara sepihak oleh kepala sekolah atau pimpinan saja, melainkan melalui mekanisme
musyawarah terbuka yang melibatkan berbagai unsur: guru, ustadz, pengurus, bahkan perwakilan
peserta didik. Hal ini mencerminkan sistem kepemimpinan partisipatif, di mana setiap suara memiliki
ruang untuk disampaikan dan dipertimbangkan secara adil dan bijaksana. (Departemen Pendidikan
Nasional, 2003)

Praktik musyawarah ini menjadi sarana strategis untuk menumbuhkan rasa memiliki (sense of
belonging) terhadap lembaga, serta membangun budaya demokrasi yang sehat dalam lingkungan
pendidikan Islam. Forum diskusi terbuka memungkinkan aspirasi dari berbagai pihak untuk
disampaikan, kemudian disaring melalui pertimbangan nilai, kebutuhan, dan visi-misi pondok serta
madrasah. Dengan pendekatan ini, kebijakan yang dihasilkan tidak hanya bersifat normatif, tetapi juga
representatif dan aplikatif, karena melibatkan pemangku kepentingan secara langsung. Secara
pedagogis, ini juga menjadi bagian dari pendidikan karakter—khususnya dalam melatih peserta didik
berpikir kritis, bertanggung jawab, dan terbiasa menyelesaikan masalah melalui cara-cara dialogis dan
kolektif. (Sutrisno, 2011).

Keadilan Sosial Bagi Seluruh Masyarat Indonesia

Implementasi sila kelima Pancasila dalam pendidikan agama di madrasah dan asrama tercermin
melalui upaya menciptakan keadilan sosial bagi seluruh peserta didik, baik dalam hal akses terhadap
layanan, pembagian tugas, maupun pemenuhan kebutuhan harian. Keadilan ini diwujudkan melalui
sistem kepengasuhan yang memperhatikan kondisi masing-masing santri tanpa membedakan latar
belakang ekonomi, sosial, atau asal daerah. Misalnya, ketika terdapat peserta didik yang tidak dapat
keluar asrama untuk memenuhi kebutuhannya, baik karena sakit atau keterbatasan finansial, maka wali
kelas, pengurus kamar, ustadz, atau teman-teman lainnya secara kolektif membantu dan
mendistribusikan kebutuhan tersebut secara adil dan proporsional. Kegiatan ini bukan hanya
mencerminkan nilai ta’awun (tolong-menolong), tetapi juga pendidikan karakter yang mengedepankan
empati dan tanggung jawab sosial (Muslich, 2011; Pusat Kurikulum dan Perbukuan Kemdikbud, 2017).

Menurut Muchlas Samani dan Hariyanto (2012), pendidikan yang mempromosikan keadilan
sosial secara konseptual mencakup pemberian kesempatan yang sama kepada semua siswa untuk
berkembang tanpa prasangka dan menumbuhkan lingkungan yang damai antara hak dan kewajiban.
Keadilan sosial bukan sekadar gagasan abstrak dalam sistem pesantren atau sekolah asrama; hal itu
ditunjukkan melalui pembagian tanggung jawab kebersihan yang adil, waktu shalat, dan partisipasi
dalam kegiatan kelompok. Hal ini sejalan dengan tujuan pendidikan nasional sebagaimana diatur
dalam Undang-Undang Nomor 20 Tahun 2003, yaitu menumbuhkan kemampuan peserta didik untuk
menjadi anggota masyarakat yang beriman, bertakwa, berakhlak mulia, dan berkesadaran sosial.

Dalam konteks pelaksanaan kegiatan pendidikan, khususnya internalisasi nilai-nilai Pancasila
melalui Pendidikan Agama Islam di Madrasah Aliyah AlF-Mukmin Ngruki, prosesnya tidak selalu
berjalan secara linear dan tanpa hambatan. Meskipun banyak keberhasilan yang tercapai seperti
terwujudnya kultur keagamaan yang kuat, pembentukan karakter melalui kegiatan asrama, dan
pelibatan aktif peserta didik dalam organisasi santri tetap terdapat dinamika yang melibatkan faktor
internal dan eksternal yang memengaruhi efektivitas pelaksanaan program.

Faktor internal mencakup kesiapan sumber daya manusia (guru, ustadz, pengurus asrama),
motivasi peserta didik, serta kesesuaian kurikulum. Dalam beberapa kasus, keterbatasan kompetensi
pedagogis guru dalam mengaitkan materi agama dengan nilai-nilai kebangsaan menjadi tantangan
tersendiri. Begitu pula variasi latar belakang peserta didik kadang memengaruhi persepsi mereka



Ramasari & Azani,, Internalisasi Nilai- Nilai Pancasila ....651

terhadap isu-isu kebangsaan dan nilai toleransi. Sementara itu, faktor eksternal seperti stereotip
ideologis terhadap lembaga, intervensi media, dan pengaruh lingkungan sosial luar juga memiliki
dampak signifikan terhadap cara peserta didik memaknai Pancasila dalam praktik kehidupan sehari-
hari (Winarno, 2012; Muslich, 2011).

Faktor-Faktor Kendala Penanaman Nilai Pancasila, Di samping faktor pendukung, terdapat pula
beberapa kendala yang perlu diatasi dalam upaya penanaman nilai Pancasila di Madrasah Aliyah Al-
Mukmin Ngruki:

Pertama, Stigma Ideologis dan Citra Masa Lalu. Madrasah A-lMukmin Ngruki memiliki sejarah
yang erat kaitannya dengan isu-isu ideologis tertentu, yang terkadang menimbulkan prasangka dari
pihak luar. Meskipun madrasah ini telah berupaya melakukan transformasi, stigma ini dapat
menghambat keterbukaan dialog dan penerimaan penuh terhadap Pancasila sebagai ideologi bangsa.
Persepsi negatif dari luar dapat memengaruhi lingkungan internal dan eksternal madrasah. Kedua,
Minimnya Integrasi Eksplisit dalam Kurikulum. Meskipun nilai-nilai Pancasila secara substansi telah
ditanamkan melalui berbagai kegiatan, integrasi eksplisit ke dalam kurikulum Pendidikan Agama Islam
belum selalu sistematis. Terkadang, pembelajaran masih lebih berfokus pada aspek normatif keagamaan
daripada kontekstualisasi nilai-nilai kebangsaan dalam kehidupan sehari-hari. Hal ini dapat
menyebabkan peserta didik kurang menyadari hubungan langsung antara ajaran agama mereka dan
nilai-nilai Pancasila. Ketiga, Keterbatasan Literasi Kritis Peserta Didik. Sebagian peserta didik belum
sepenuhnya terbiasa berpikir reflektif dan kritis mengenai hubungan antara agama dan negara. Ini bisa
disebabkan oleh minimnya diskusi terbuka atau ruang dialog yang seimbang antara nilai-nilai agama
dan kebangsaan. Akibatnya, peserta didik mungkin kesulitan dalam menganalisis dan mengaplikasikan
nilai-nilai Pancasila dalam berbagai konteks kehidupan (Pusat Kurikulum dan Perbukuan Kemdikbud,
2017).

Faktor Sosial dan Pengaruh Eksternal. Lingkungan eksternal, seperti media sosial, arus
informasi global, dan ideologi-ideologi transnasional, menjadi tantangan signifikan. Peserta didik dapat
terdampak oleh narasi-narasi yang berpotensi intoleran atau sempit yang tidak sejalan dengan nilai-nilai
Pancasila maupun ajaran Islam yang moderat. Pengaruh ini bisa menghambat upaya madrasah dalam
menanamkan pemahaman Pancasila yang inklusif dan holistik.

SIMPULAN

Berdasarkan hasil penelitian yang dilakukan di Madrasah Aliyah Al-Mukmin Ngruki, dapat
disimpulkan bahwa proses internalisasi nilai-nilai Pancasila dalam lingkungan pendidikan Islam
berjalan secara bertahap dan semakin menguat dalam dua tahun terakhir. Pemahaman baru mengenai
Pancasila sebagai dasar negara yang memuat nilai-nilai selaras dengan ajaran Islam turut mendorong
perubahan signifikan dalam praktik pendidikan di pesantren, termasuk diterimanya kembali kegiatan
kebangsaan seperti upacara bendera dan sikap hormat terhadap Merah Putih. Perubahan ini juga
dipengaruhi oleh pergeseran pandangan tokoh pesantren, khususnya Ustadz Abu Bakar Ba’asyir, yang
kini mengakui bahwa Pancasila bukanlah bentuk kesyirikan, melainkan konsensus kebangsaan yang
dirumuskan oleh tokoh-tokoh agama untuk menjaga persatuan Indonesia.

Internalisasi nilai-nilai Ketuhanan, Kemanusiaan, Persatuan, Musyawarah, dan Keadilan di MA
Al-Mukmin diwujudkan melalui pembiasaan ibadah, pembentukan akhlak, kegiatan sosial, tata tertib
santri, dan pola interaksi di lingkungan pesantren. Temuan penelitian menunjukkan bahwa nilai Islam
dan nilai Pancasila tidak bertentangan, justru saling melengkapi dalam membentuk karakter peserta
didik yang religius, disiplin, nasionalis, dan berintegritas. Dengan demikian, pendidikan Islam di MA
Al-Mukmin mampu menghadirkan harmoni antara prinsip keagamaan dan semangat kebangsaan
sehingga sejalan dengan tujuan pendidikan nasional dan kebutuhan pembangunan masyarakat
Indonesia. Dengan adanya penelitian ini, diharapkan untuk guru dalam lembaga dalam meningkatkan
Internalisasi Nilai- Nilai Pancasila Pada Ruang Lingkup Pendidikan Islam demi menumbuhkan akhlak
dan karakter Islami siswa. Penelitian selanjutnya diharapkan dapat mengintegrasikan model



652 Instructional Development Journal (ID]), Vol. 8, No. 3, Desember 2025, Hal. 641-652

pembelajaran dalam penelitian ini dengan pendekatan serta memperluas partisipan dalam penelitian
maupun melakukan perbandingan satu sekolah dengan sekolah lain.

REFERENSI

Akbar, Z. N., & Azani, M. Z. (2024). Peran Guru Pendidikan Agama Islam dalam menanamkan nilai-
nilai karakter Islami di SMA Muhammadiyah PK Kota Barat Surakarta. Didaktika: Jurnal
Kependidikan, 13(2), 2057-2068.

Azra, A. (2012). Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi di Tengah Tantangan Milenium III. Jakarta:
Kencana.

BBC Indonesia. (2021). Abu Bakar Ba’asyir bebas: perubahan pandangan dan penerimaan terhadap ideologi
negara. https://bbc.com/indonesia

Bogdan, R., & Biklen, S. K. (2007). Qualitative Research for Education: An Introduction to Theories and
Methods. Boston: Pearson.

CNN Indonesia. (2021). Bd’asyir tegaskan NKRI harga mati setelah bebas dari masa tahanan.
https://cnnindonesia.com

Creswell, J. W. (2016). Research Design: Pendekatan Metode Kualitatif, Kuantitatif, dan Campuran (Edisi
Keempat). Yogyakarta: Pustaka Pelajar

Departemen Agama RI. (2003). Pendidikan Agama Islam dan Budi Pekerti. Jakarta: Dirjen Pendidikan
[slam, Departemen Agama RI

Departemen Pendidikan Nasional. (2003). Kurikulum 2004: Standar kompetensi mata pelajaran pendidikan
kewarganegaraan sekolah menengah pertama dan madrasah tsanawiyah. Jakarta: Depdiknas.

Direktorat Jenderal Pendidikan Islam. (2020). Petunjuk Teknis Penyelenggaraan Pendidikan Pesantren.
Jakarta: Kementerian Agama Republik Indonesia.

Halima, R. A., Mustofa, T. A., & Azani, M. Z. (2023). Pengaruh pembelajaran pendidikan agama Islam
terhadap pembentukan kepribadian anak. Syntax Literate: Jurnal Ilmiah Indonesia, 7(9), 15852-15861.

Hidayat, D. N. (2018). Integrasi Pendidikan Formal dan Nonformal dalam Lembaga Pesantren. Jurnal
Pendidikan Islam, 4(2), 145-158. https://doi.org/10.21580/jpi.2018.4.2.1234

Kompas. (2021). Setelah bebas, Abu Bakar Ba'asyir kembali ke Pesantren AlMukmin Ngruki.
https://kompas.com

Miles, M. B., Huberman, A. M., & Saldana, J. (2014). Qualitative Data Analysis: A Methods Sourcebook
(3rd ed.). Thousand Oaks, CA: Sage Publications

Moleong, L. J. (2019). Metodologi Penelitian Kualitatif. Bandung: PT Remaja Rosdakarya.

Muhaimin. (2009). Paradigma Pendidikan Islam: Upaya Menyelesaikan Problematika Pendidikan Islam.
Bandung: Remaja Rosdakarya.

Mulyasa, E. (2013). Pengembangan dan Implementasi Kurikulum 2013. Bandung: Remaja Rosdakarya.

Muslich, M. (2011). Pendidikan Karakter: Menjawab Tantangan Krisis Multidimensional. Jakarta: Bumi
Aksara.

Nasution, S. (2017). Metode Penelitian Naturalistik Kualitatif. Bandung: Tarsito

Notonagoro. (1985). Pancasila sebagai dasar filsafat dan falsafah negara. Jakarta: Ghalia Indonesia.

Pondok Pesantren Islam Al-Mukmin Ngruki. (n.d.). Profil Al-Mukmin. Diakses dari
https://almukminngruki.or.id/profil-al-mukmin/.

Pranata, G. (2021). The Value of Pancasila on the Islamic Education Institution (Discourse Study of the Al
Imamah Book at SMA Allslam 1 Surakarta)

Primaresty, T., Marita, U., & Azani, M. Z. (2023). Implementasi nilai religius pada mata pelajaran
Pendidikan Agama Islam. Iseedu Journal of Islamic Education Thoughts and Practices, 00(00), 67-
82. E-ISSN: 2615-3335.



https://bbc.com/indonesia
https://cnnindonesia.com/
https://doi.org/10.21580/jpi.2018.4.2.1234
https://kompas.com/
https://almukminngruki.or.id/profil-al-mukmin/

