Tersedia secara online Instructional Development Journal (IDJ)
http://ejournal.uin-suska.ac.id/index.php/IDJ Volume: 8 Nomor: 3 Desember 2025

EISSN: 2686-1267, P-ISSN: 2657-1536 Halaman: 532-542
Crossref, GS, Moraref, Garuda, One Search

Marginalisasi dan Inovasi: Jejak Kebijakan Pendidikan dari
Kolonial ke Orde Lama dalam Perkembangan Pendidikan
Islam Indonesia

Faisal Amir Toedien", Helmiati’, Hariza Hasyim’
%3 Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau, Indonesia

INFO ARTIKEL ABSTRAK

Riwayat Artikel:
D;::ﬁa: f6{18-2025 Abstract: This study aims to analyze the dynamics of educational policies during the

Disetujui: 31-12-2025 Colonial and Old Order periods This study employs a qualitative approach through a
Diterbitkan: 31-12-2025 library research design, examining a variety of sources such as colonial archives, educational
policy documents, legal regulations, and academic literature from books and scholarly

Kata kunci: journals. The analysis is conducted descriptively and analytically using content analysis and
Kebijakan Pendidikan historical approaches to interpret the substance of educational policies, identify ideological
Kolonial

Orde Lama
Pendidikan Islam

Diskriminasi Pendidik:
Ml(i dzrrrr:;?;silegr;s;han for Islamic education through regulations such as the Teacher Ordinance and the Wild

School Ordinance. In contrast, educational policies during the Old Order period reflected
initial efforts to integrate Islamic education into the national education system, although it

patterns, and trace their impacts on Islamic education. Data validity is maintained through
literature triangulation and audit trails to ensure the objectivity of interpretations. The
findings reveal that colonial educational policies were discriminatory and restricted the space

had not yet achieved parity with general education. This study contributes a historical
reflection that enriches contemporary discourse on Islamic education policy toward a more
inclusive, equitable, and contextual educational system.

Abstrak: Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis dinamika kebijakan
pendidikan pada masa-masa Kolonial dan Orde Lama Kajian ini menggunakan
pendekatan kualitatif dengan jenis studi kepustakaan yang menelaah beragam
sumber, seperti arsip kolonial, dokumen kebijakan pendidikan, peraturan
perundang-undangan, serta literatur akademik dari buku dan jurnal ilmiah.
Analisis dilakukan secara deskriptif-analitis melalui metode analisis isi dan
pendekatan historis untuk menafsirkan isi teks kebijakan pendidikan,
mengidentifikasi pola ideologis, dan menelusuri dampaknya terhadap pendidikan
Islam. Keabsahan data dijaga dengan triangulasi pustaka dan audit trail guna
memastikan objektivitas hasil interpretasi. Hasil penelitian menunjukkan bahwa
kebijakan pendidikan kolonial bersifat diskriminatif dan membatasi ruang
pendidikan Islam melalui regulasi seperti Ordonansi Guru dan Sekolah Liar.
Sebaliknya, kebijakan pendidikan pada masa Orde Lama lebih tergambar adanya
upaya untuk mulai mengintegrasikan pendidikan Islam ke dalam sistem nasional
yang berlangsung kala itu, meskipun belum sepenuhnya sejajar dengan
pendidikan umum. Penelitian ini memberikan kontribusi baru berupa refleksi
historis yang dapat memperkaya wacana kebijakan pendidikan Islam kontemporer
menuju sistem yang lebih inklusif, berkeadilan, dan kontekstual.

Alamat Korespondensi:

Faisal Amir Toedien,

Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau, Indonesia
E-mail: 22490114357@students.uin-suska.ac.id

532


http://issn.pdii.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1520518621&1&&
http://issn.pdii.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1520519580&1&&
mailto:22490114357@students.uin-suska.ac.id

Toedien et al., Marginalisasi dan Inovasi:....533

PENDAHULUAN

Pendidikan Islam di Indonesia memiliki sejarah panjang yang tidak dapat dilepaskan dari
dinamika sosial-politik bangsa dan kebijakan negara sejak masa kolonial hingga era kemerdekaan. Pada
masa kolonial Belanda, kebijakan pendidikan diarahkan untuk kepentingan administrasi penjajahan,
yang menyebabkan pendidikan Islam mengalami marginalisasi sistemik. Pemerintah kolonial
menerapkan sistem pendidikan diskriminatif yang membatasi ruang gerak lembaga pendidikan Islam
seperti pesantren dan madrasah. Sejumlah studi menunjukkan bahwa kebijakan pendidikan kolonial
tidak hanya berfungsi sebagai instrumen kontrol sosial, tetapi juga sebagai strategi politik untuk
mengukuhkan kekuasaan kolonial dengan menekan pendidikan berbasis keagamaan (Eva Tri Cahyanti,
2021). Berdasarkan hal inilah maka pendidikan Indonesia mengalami kendala dalam
perkembangannya kala itu oleh pribumi pun belum ada yang dapat merasakan pendidikan yang
mencerdaskan mereka. Setelah kemerdekaan, pendidikan Islam mulai memperoleh pengakuan formal
melalui integrasi dalam sistem pendidikan nasional. Namun, sebagaimana diungkapkan oleh (Fitri dkk.,
2025), proses integrasi ini masih menghadapi tantangan dalam standarisasi kurikulum, kapasitas guru,
serta penyetaraan antara lembaga pendidikan Islam dan umum. Pada masa Orde Lama, kebijakan
pendidikan berorientasi pada pembentukan identitas nasional, tetapi belum sepenuhnya berhasil
menempatkan pendidikan Islam dalam posisi yang sejajar dengan pendidikan sekuler. Sementara itu,
Orde Baru menandai fase baru dalam birokratisasi pendidikan agama dengan kebijakan yang lebih
sentralistik, meskipun mulai membuka ruang bagi modernisasi lembaga Islam.

Dalam konteks global, kajian (Achmad Robith Khusni dkk., 2025) menunjukkan bahwa
perkembangan pendidikan Islam di negara-negara Barat seperti Australia dan Belanda bergantung pada
kolaborasi antara komunitas Muslim, kebijakan negara, dan penerimaan sosial terhadap nilai-nilai
pluralisme. Refleksi ini penting karena Indonesia kini juga menghadapi tantangan serupa: bagaimana
mengintegrasikan pendidikan Islam dalam sistem nasional tanpa kehilangan karakter dan nilai-nilainya
di tengah arus globalisasi dan kebijakan pendidikan kontemporer. Secara akademik, sejumlah
penelitian terdahulu seperti (Hag, 2025) dan (Eva Tri Cahyanti, 2021) telah membahas dinamika
kebijakan pendidikan Islam dari masa kolonial hingga reformasi, namun sebagian besar masih bersifat
deskriptif dan kurang menyoroti aspek transformasi konseptual—yakni bagaimana kebijakan yang lahir
dari masa kolonial masih mewariskan bentuk marginalisasi institusional terhadap pendidikan Islam
hingga kini. Di sinilah letak research gap penelitian ini: perlunya pembacaan historis-kritis terhadap jejak
kebijakan kolonial dan Orde Lama untuk memahami akar ketimpangan pendidikan Islam dalam
kebijakan modern.

Rumusan masalah dalam penelitian ini adalah: Bagaimana dinamika kebijakan pendidikan
pada masa Kolonial dan Orde Lama memengaruhi perkembangan pendidikan Islam di Indonesia, serta
bagaimana warisan kebijakan tersebut tercermin dalam kebijakan pendidikan kontemporer? Tujuan
penelitian ini adalah untuk menganalisis secara historis dan konseptual hubungan antara kebijakan
pendidikan masa kolonial dan Orde Lama terhadap perkembangan pendidikan Islam di Indonesia,
serta mengidentifikasi pola marginalisasi dan inovasi yang muncul sebagai respons terhadap kebijakan
tersebut. Penelitian ini juga bertujuan memberikan kerangka reflektif bagi perumusan kebijakan
pendidikan Islam yang lebih inklusif dan kontekstual dalam menghadapi tantangan modernisasi.

Secara teoretis, penelitian ini diharapkan memperkaya khazanah kajian sejarah pendidikan
[slam Indonesia dengan memberikan analisis intertekstual antara kebijakan kolonial, kebijakan
nasional pasca-kemerdekaan, dan kebijakan kontemporer. Secara praktis, hasil penelitian dapat
menjadi rujukan bagi pembuat kebijakan, akademisi, dan pengelola lembaga pendidikan Islam dalam
merumuskan strategi kebijakan yang lebih adil dan berkelanjutan, serta sebagai bahan evaluasi historis
terhadap peran pendidikan Islam dalam membentuk karakter kebangsaan.

METODE
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi kepustakaan (library
research), yang berfokus pada penelaahan sumbersumber tertulis untuk memahami dinamika



534 Instructional Development Journal (ID]), Vol. 8, No. 3, Desember 2025, Hal. 532-542

kebijakan pendidikan dari masa Kolonial hingga Orde Lama secara konseptual dan historis
(Abdurrahman, 2024). Pendekatan ini dipilih karena relevan untuk menelaah proses marginalisasi dan
inovasi dalam pendidikan Islam melalui kebijakan yang direkam dalam dokumen resmi, arsip kolonial,
serta regulasi pendidikan nasional awal kemerdekaan. Jenis penelitian ini termasuk kualitatif dengan
pendekatan historis, yang menekankan rekonstruksi realitas kebijakan masa lalu berdasarkan data
tertulis. Unit analisis penelitian meliputi periode kebijakan pendidikan Portugis-VOC, Belanda,
Jepang, dan Orde Lama, dengan fokus pada kebijakan yang berdampak langsung terhadap posisi
pendidikan Islam. Kriteria pemilihan sumber mencakup: (1) dokumen primer seperti ordonansi guru
dan peraturan pendidikan kolonial, (2) arsip peraturan pemerintah Orde Lama, serta (3) literatur sekunder
seperti buku sejarah pendidikan dan artikel ilmiah yang relevan.

Data dikumpulkan melalui penelusuran arsip digital, repositori akademik, serta database
Garuda dan Moraref untuk menjamin keterlacakan sumber. Seluruh dokumen diseleksi berdasarkan
kredibilitas penerbit, relevansi tematik, dan kejelasan konteks historis. Analisis data dilakukan dengan
menggunakan analisis isi kualitatif sebagaimana dijelaskan oleh (Rijali, 2018); yang mencakup tahap
reduksi data, penyajian data, dan verifikasi temuan. Setiap dokumen dikode secara sistematis untuk
mengidentifikasi tema-tema utama seperti bentuk diskriminasi pendidikan kolonial, respon lembaga
[slam terhadap kebijakan, serta proses integrasi pendidikan Islam dalam masa Orde Lama. Data
kemudian direduksi menjadi kategori analitis seperti marginalisasi, resistensi, dan inovasi dalam
pendidikan Islam.

Validitas hasil penelitian dijaga melalui triangulasi pustaka dan sumber, sebagaimana
diterapkan oleh (Ilhami dkk., 2024). Triangulasi dilakukan dengan membandingkan hasil analisis dari
berbagai sumber (dokumen kolonial, literatur akademik, dan regulasi Orde Lama) untuk memastikan
konsistensi interpretasi dan menghindari bias tunggal. Selain itu, dilakukan audit trail berupa
pencatatan sistematis seluruh tahapan pengumpulan dan analisis data untuk menjamin transparansi
proses penelitian. Sebagai batasan (scope), penelitian ini berfokus pada periode sejarah pendidikan dari
masa Portugis hingga Orde Lama (sekitar abad ke-16 hingga 1966). Kajian ini tidak mencakup
kebijakan pendidikan pada masa Orde Baru dan Reformasi. Dengan pendekatan ini, penelitian
diharapkan mampu memberikan gambaran komprehensif tentang bagaimana kebijakan pendidikan
masa lalu membentuk struktur dan arah pendidikan Islam di Indonesia.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Pendidikan Masa Portugis & VOC

Kolonialisme Portugis di Indonesia dimulai pada abad ke-16, terutama setelah mereka
menguasai Malaka pada tahun 1511 dan wilayah Maluku. Portugis melihat pendidikan sebagai alat
untuk kristenisasi dan penguatan hegemoni politik-ekonomi. Sekolah-sekolah berbasis misi Katolik
didirikan di pusat perdagangan, terutama di Maluku, untuk mendukung konversi agama. Pendidikan
ini bersifat diskriminatif karena hanya diberikan kepada anak-anak pribumi yang mau memeluk Katolik
(Baker, 2012) sehigga mulai tergambar bahwa pribumi dikesampingkan sejauh-jauhnya terlebih yang
beragama Islam kala itu.

Baker juga menekankan bahwa proses evangelisasi di Maluku pada abad ke-16 lebih merupakan
hasil dari inisiatif lokal daripada murni usaha kolonial. Meskipun demikian, pendirian sekolah-sekolah
misi Katolik di wilayah tersebut tetap berfungsi sebagai alat untuk memperkuat kontrol kolonial melalui
pendidikan. Selain itu, kebijakan pendidikan Portugis pada masa kolonial juga bersifat diskriminatif.
Pendidikan formal sangat terbatas dan hanya diberikan kepada kalangan bangsawan, pegawai
pemerintah kolonial, serta individu-individu keturunan Eropa atau pribumi yang memiliki status tinggi.
Kebijakan ini memperkuat stratifikasi sosial dan memperlebar kesenjangan antara kelompok elit dan
rakyat jelata (Sinaga, Aruan, dkk., 2024). Tergambar dari bagaimana Eropa menguasai Nusantara
(Indonesia) hingga membuat pribumi begitu diasingkan. Terlepas dari masa Portugis, masuk pula
Belanda dengan gencar-gencarnya pengaruh perdagangan oleh VOC.



Toedien et al., Marginalisasi dan Inovasi:....535

VOC (1602-1799) melanjutkan model pendidikan kolonial dengan orientasi sedikit berbeda.
VOC mendirikan sekolah di Batavia dan kota pelabuhan besar, tetapi tujuan utamanya bukan
mencerdaskan masyarakat pribumi, melainkan menyiapkan tenaga administrasi rendahan untuk
kepentingan dagang. Pendidikan Islam diabaikan, sehingga pesantren dan surau menjadi benteng
utama pendidikan agama serta identitas budaya dan perlawanan terhadap kolonialisme (Daulay &
Tobroni, 2017). Pendidikan Islam sama sekali tidak diakomodasi, bahkan cenderung dikesampingkan.

Dalam situasi ini, lembaga pendidikan Islam tradisional pesantren dan surau menjadi benteng
utama pendidikan agama. Lembaga-lembaga tersebut tidak hanya berfungsi sebagai pusat transmisi
ilmu-ilmu keislaman, tetapi juga sebagai wadah pembentukan identitas dan perlawanan kultural
terhadap kolonialisme. Sehingga, meskipun kebijakan Portugis dan VOC bersifat eksklusif dan
diskriminatif, dampaknya justru memperkuat konsolidasi pendidikan Islam tradisional (Burhanudin,
2014). Adapun setelah masa ini Belanda mengambil alih lebih besar yang mana pendidikan Islam
berkembang dalam tiga bentuk utama. Pertama, pendidikan bercorak peralihan dari tradisi Hindu ke
[slam. Kedua, pendidikan yang berlangsung di surau atau langgar. Ketiga, pendidikan yang
dilaksanakan di lingkungan pesantren (Suci Karlina Aziz dkk., 2024). Ketiga perubahan besar ini
membuat pendidikan di Indonesia mulai mengarah kepada titik terang baru.

Pendidikan Masa Belanda (Perluasan VOC)

Kebijakan pendidikan kolonial Belanda jauh lebih sistematis. Setelah Politik Etis dicanangkan
pada tahun 1901, pemerintah kolonial mendirikan volksschool (sekolah rakyat) untuk masyarakat
pribumi dan juga (sekolah lanjutan) bernama Vervelgscool (Muid dkk., 2024). Namun, sistem ini sangat
diskriminatif. Pendidikan dibuat bertingkat dengan sekolah elit (ELS, HBS, AMS) diperuntukkan bagi
anak Belanda dan priyayi, sementara sekolah rakyat hanya tiga tahun dengan kurikulum sangat terbatas,
tercatat kala itu Belanda mendirikan 122 sekolah (Muid dkk., 2024), ada juga sekolah Hollands-Inlandshe
School (HIS), yang didirikan pada tahun 1912 kemudian ada sekolah lanjutan kejuruan, seperti
Opleidingschool voor Inlandsche Ambtenaren (OSVIA tahun 1900), School Opleiding van Inlandsche
Artsen (STOVIA 1900), Netherlandsch-Indische Artsen School (NIAS 1914), Meer Uitgebreid Lager
Onderwijs (MULO) dan lain sebagainya (Hijazi, 2011). Dan beberapa sekolah-sekolah lainnya yang
semua dibawahi oleh penguasaan dan pantauan Belanda. Selain diskriminasi struktural, Belanda
memberlakukan regulasi ketat terhadap pendidikan Islam. Ordonansi Guru (1905, diperbarui 1925)
mewajibkan guru agama memperoleh izin resmi dari pemerintah. Ordonansi Sekolah Liar (1932)
memperketat pengawasan sekolah nonpemerintah, termasuk madrasah Islam yang dianggap berpotensi
memicu perlawanan politik (Moh. Hamzah, 2024). Kebijakan ini menunjukkan upaya sistematis
kolonial untuk membatasi ruang gerak pendidikan Islam. Kebijakan pendidikan dengan dalih sebagai
sistem keamanan dan kenyamanan (rust en orde). (Lestari, 2022). Namun, nyatanya hal ini tidak lain
hanyalah alat untuk melanggengkan kekuasaan kolonial dari berbagai ancaman, salah satunya yaitu
[slam dan paham nasionalis

Pemerintah Belanda juga kala itu menetapkan pembatasan yang lebih keras lagi terhadap
pendidikan Islam pada tahun 1925, dengan menyatakan bahwa tidak semua orang (kyai) diizinkan
untuk mengajar (Hasan dkk., 2023). Namun, represi tersebut memicu munculnya respons kreatif dari
kalangan Islam. Muhammadiyah, yang berdiri pada tahun 1912, mengembangkan sistem sekolah
modern dengan kurikulum terpadu antara ilmu agama dan umum, sistem kelas, serta metode
pengajaran baru Muhammadiyah menjadi pelopor penting dalam pengembangan pendidikan di
Indonesia (Nasution & Rahman, 2022). Sementara itu, Nahdlatul Ulama (NU) mempertahankan
pesantren sebagai basis pendidikan tradisional, tetapi secara bertahap mengadopsi inovasi kurikulum
agar relevan dengan kebutuhan zaman, tercatat sepanjang masa colonial terdapat 3 lembaga yakni
lembaga pendidikan pesantren, islam dan madrasah (Wahid, 2022). Lembaga pendidikannya tetap
bertahan sejak masa colonial menjadi penghalang.

Belanda juga sengaja membangun dikotomi antara pendidikan sekuler (di bawah kontrol
pemerintah kolonial) dan pendidikan agama Islam. Kurikulum sekolah umum diarahkan pada ilmu
administrasi, bahasa Belanda, dan pengetahuan sekuler, sementara pendidikan Islam ditempatkan di



536 Instructional Development Journal (ID]), Vol. 8, No. 3, Desember 2025, Hal. 532-542

pinggiran (Irwan dkk., 2024). Dampaknya adalah lahirnya dualisme pendidikan yang diwariskan hingga
masa kemerdekaan yang merugikan ummat islam itu sendiri (Slamet Untung, 2013). Dualisme ini
dipandang menjadi puncak masalah dalam pendidikan bahkan hingga masa mendatang, yang secara
tidak langsung mulai mewabah diberbagai sektoral. Meski demikian, kebijakan kolonial justru memicu
lahirnya dinamika baru. Organisasi Islam tidak hanya bertahan, tetapi juga memodernisasi sistem
pendidikannya salah satunya NU dan Muhammadiyah (Rohani dkk., 2022). Dengan demikian,
pendidikan kolonial Belanda, meski diskriminatif, memberi katalis bagi perkembangan madrasah
modern dan penguatan pesantren. Hal ini terbukti berpengaruh besar terhadap perkembangan
pendidikan Islam kala jepang dan pascakolonial, dimana hal ini mendorong kesadaran pribumi akan
pentingnya pendidikan formal (Rochim dkk., 2025). Pribumi menyadari bahwa hak-hak mereka harus
terpenuhi salah satunya mendapatkan pendidikan yang layak dan pula agama yang diyakini secara bebas.
Pendidikan Masa Jepang

Pendudukan Jepang membawa perubahan besar dalam sistem pendidikan di Indonesia. Semua
sekolah Belanda ditutup, dan sistem pendidikan diganti sepenuhnya dengan kurikulum yang
berorientasi Jepang (bertema perang) dengan adanya doktrin Hakko Ichiu (kesetiaan kepada Jepang),
terbukanya kajian ilmu agama Islam (diberi kelonggaran), Aktivitas militer dan pertanian yang aktif
(Rochim dkk., 2025). Semua kebijakan yang dilandasi oleh jiwa perang dan pemujaan jepang menjadi
latar belakang baru kolonialisme pendidikan di Indonesia.

Pada masa jepang, bahasa Belanda dilarang keras, sementara bahasa Jepang dijadikan bahasa
resmi pengantar di sekolah, dengan bahasa Indonesia diperbolehkan pada batas tertentu. Tujuan utama
pendidikan adalah menanamkan loyalitas kepada Kaisar Jepang yakni Hirohito, menumbuhkan
semangat Asia Timur Raya, dan menyiapkan tenaga kerja untuk mendukung kebutuhan perang.
Namun, Setiap siswa diwajibkan menghormati dewa matahari dan menyanyikan Kimigayo, tetapi
kebijakan ini gagal menumbuhkan loyalitas terhadap Jepang. Sebaliknya, terutama bagi rakyat
Indonesia yang beragama Islam, hal ini dianggap bertentangan dengan keyakinan mereka, memicu
resistensi kultural terhadap pendudukan Jepang (Sinaga, Rumahorbo, dkk., 2024). Umat muslim
merasa kebijakan Jepang menyimpang dari syari’at dan ajaran agama, sehingga mendapatkan sambutan
yang kurang diterima secara membatin. Meski represif, kebijakan Jepang relatif lebih akomodatif
terhadap Islam dibanding Belanda. Jepang menyadari besarnya pengaruh umat Islam di Indonesia dan
mencoba merangkul mereka untuk kepentingan mobilisasi politik. Beberapa kebijakan yang
menunjukkan akomodasi ini antara lain pengakuan terhadap organisasi politik Islam seperti Masyumi
dan pemberian ruang terbatas bagi pengajaran agama di sekolah. Namun, orientasi utamanya tetap
pragmatis.(Aiwan & Rehani, 2022), arinya pendidikan Islam hanya difasilitasi sejauh mendukung
agenda perang Jepang saja.

Pesantren tetap bertahan di tengah keterbatasan. Jepang bahkan kadang memberikan bantuan
simbolis kepada pesantren besar, meski motivasinya politis. Pendidikan Agama Islam (PAI) memang
diajarkan di sekolah umum, tetapi hanya sebagai mata pelajaran pelengkap. Fokus utama tetap pada
pendidikan militer, disiplin, dan ideologi Jepang. Karena itu, meski terdapat sedikit ruang bagi
pendidikan Islam, secara substansi kebijakan Jepang tetap menjadikan sekolah sebagai instrumen
politik, bukan sebagai sarana mencerdaskan bangsa (Firmansyah dkk., 2023). Sehingga dapat tergambar
secara gamblang marginalisasi pendidikan masa colonial rata-rata berfokus pada penguasaan,
memperkuat penguasaan, kepentingan politik colonial dan penghancuran pribumi terlebih Islam.
Pendidikan Masa Orde Lama

Setelah proklamasi kemerdekaan, pemerintah Indonesia berupaya merumuskan sistem
pendidikan nasional yang mandiri dan inklusif. Pada masa Orde Lama, dasar hukum pendidikan
ditetapkan melalui Undang-Undang No. 4 Tahun 1950 tentang Dasar-dasar Pendidikan dan
Pengajaran di Sekolah (Prabowo & Zulkarnain, 2016), yang kemudian diperkuat dengan UU No. 12
Tahun 1954 (BPK, 1954). Kedua UU ini menekankan bahwa tujuan pendidikan adalah membentuk
manusia Indonesia seutuhnya, serta memberikan ruang bagi integrasi pendidikan agama ke dalam



Toedien et al., Marginalisasi dan Inovasi:....537

sistem pendidikan nasional (Khastara Perpusnas RI, 2024). Hal ini termaktub jelas dalam sumber-
sumber Sejarah yang ada.

Pemerintah pada masa Orde Lama yang dipimpin oleh presiden Soekarno mulai memberi
perhatian terhadap sekolah dan madrasah serta mendapat pengakuan resmi sebagai bagian dari sistem
pendidikan nasional kala itu (Syarif, 2019). Pendidikan Islam mulai diperbarui melalui kebijakan
seperti Madrasah Wajib Belajar (MWB). Upaya ini dilanjutkan pada masa Orde Baru dengan
penegerian madrasah (MIN, MTsN, MAN), lahirnya SKB Tiga Menteri yang menyetarakan sekolah dan
madrasah, serta pendirian MAPK dan kebijakan lainnya (Sismawati dkk., 2024). SKB Tiga Menteri
inilah yang melatar belakangi inovasi baru pendidikan di Indonesia yang lebih memuliakan agama
[slam, dengan upaya meluruhkan dikotomi atau dualisme bekas kolonial. Pada masa Orde lama juga
ada Sekolah atau Pendidikan Guru Agama Islam (PGA), dan ada pula upaya mengintegrasikan
Pendidikan Agama Islam ke dalam sekolah-sekolah negeri (Kosim, 2015; Salsabila dkk., 2021). Perlu
digaris bawahi bahwa Setelah masa penjajahan, tujuan pendidikan Indonesia diarahkan untuk
menumbuhkan patriotisme serta membentuk warga negara yang demokratis, bertanggung jawab, dan
siap mengabdi bagi bangsa (Luthfiyani & Sirozi, 2023). Hal ini menandai awal dari upaya pemerintah
untuk mengurangi dikotomi antara sekolah umum dan sekolah agama.

Kurikulum pendidikan juga mengalami perkembangan. Kurikulum 1947, 1952, dan 1964
mencerminkan upaya menggabungkan ilmu umum dan agama. Kurikulum 1947 menekankan
pendidikan karakter bangsa; kurikulum 1952 menitikberatkan pada keserasian antara ilmu umum dan
agama; sementara kurikulum 1964 berfokus pada pembentukan manusia pembangunan dengan
integrasi mata pelajaran agama. Namun, pelaksanaannya sering menghadapi kendala: keterbatasan guru,
fasilitas, serta perbedaan kualitas antar sekolah (Khikamah & Fatimatuzzahro, 2025). Meskipun kita
tahu bahwa Kurikulum Pendidikan selalu mengalami perubahan dari masa ke masa sesuai dengan
situasi dan kondisi negara tersebut dan khususnya Pendidikan yang ada di Indonesia setelahnya
(Lukman & Bahri, 2025). Kurikulum ini juga disinyalir dapat mempertahankan system dan kekokohan
pendidikan yang diaplikasikan karena bersifat menyesuaikan zaman.

Meski ada kemajuan, pendidikan Islam tetap berada dalam posisi subordinat. Status ijazah
madrasah belum sepenuhnya setara dengan sekolah umum, kurikulum madrasah belum
terstandardisasi, dan pendanaan masih minim (Maulida Rizqia & Ahmad Dimyati, 2024). Kondisi ini
menciptakan dualisme pendidikan nasional yang bertahan hingga era berikutnya. Dengan demikian,
Orde Lama memberikan pengakuan formal dan dasar hukum bagi pendidikan Islam terlebih bagi
madrasah dan sekolah beragama, tetapi pelaksanaan kebijakan belum mampu menghapuskan
kesenjangan struktural antara pendidikan umum dan pendidikan agama (Delvia dkk., 2025). Warisan
ini kemudian menjadi tantangan bagi sistem pendidikan Indonesia di masa-masa berikutnya.

Pendidikan pada masa Orde Lama berusaha melakukan pembaruan, termasuk dalam
pendidikan Islam, meskipun situasi politik saat itu banyak dipengaruhi oleh dominasi PKI yang dinilai
bertentangan dengan Pancasila. Oleh karena itu, masa ini akhirnya ditutup dengan lahirnya Orde Baru
sebagai koreksi total terhadap kelemahan Orde Lama dan sekaligus membuka babak baru dalam sejarah
pendidikan Indonesia (Salsabila dkk., 2021). Orde Baru hadir dengan berbagai macam perubahan dan
peraturan-peraturan perundang-undangan yang lebih kongkrit dalam mengatur kebijakan dan
eksistensi lembaga pendidikan.

Analisis Implikasi/Dampak Kebijakan-Kebijakan Kolonial Hingga Orde Lama Terhadap
Pendidikan Islam di Indonesia

Jika dicermati secara historis, pendidikan di Indonesia sejak masa Portugis hingga Orde Lama
memperlihatkan pola yang relatif konsisten: ia dijadikan instrumen politik oleh penguasa. Implikasi
dari pola ini terhadap pendidikan Islam tidak sederhana, karena di satu sisi menghasilkan marginalisasi,
tetapi di sisi lain melahirkan daya tahan serta inovasi. Pada masa Portugis dan VOC, pendidikan
diarahkan untuk kepentingan agama Kristen dan administrasi kolonial, sehingga pendidikan Islam
sama sekali tidak mendapat ruang dalam kebijakan resmi. Namun, kondisi ini justru memperkuat posisi
pesantren dan surau sebagai lembaga pendidikan alternatif. Dengan kata lain, semakin ditekan oleh



538 Instructional Development Journal (ID]), Vol. 8, No. 3, Desember 2025, Hal. 532-542

kolonial, semakin kuat pula peran pesantren sebagai simbol perlawanan kultural. Situasi yang hampir
serupa terjadi pada masa Belanda. Diskriminasi pendidikan dijalankan melalui stratifikasi sekolah dan
regulasi yang menghambat tumbuhnya madrasah. Tetapi, justru dalam kondisi represif tersebut, lahir
gerakan modernisasi pendidikan Islam. Muhammadiyah melakukan transformasi model sekolah
dengan pendekatan modern, sementara NU memilih memperkuat pesantren sebagai basis tradisi. Dari
sini tampak bahwa kebijakan kolonial yang eksklusif tidak sekadar menyingkirkan Islam, melainkan
juga memicu kreativitas umat [slam untuk menemukan jalannya sendiri dalam bidang pendidikan.
Masa Jepang menghadirkan dinamika berbeda. Islam mulai diberi ruang, tetapi lebih sebagai
alat politik untuk menggalang dukungan rakyat. Implikasinya, pendidikan Islam memang tidak
berkembang secara substantif, namun umat Islam memperoleh pengalaman pengakuan politik untuk
pertama kalinya, meski masih bersifat pragmatis. Hal ini penting karena menjadi modal kesadaran
politik yang kelak berpengaruh pada perjuangan di masa berikutnya. Perubahan signifikan terjadi pada
masa Orde Lama. Untuk pertama kalinya negara memberikan pengakuan formal terhadap madrasah,
memasukkan Pendidikan Agama Islam ke sekolah negeri, dan meletakkan dasar hukum pendidikan
nasional. Namun, pengakuan ini belum sepenuhnya menghapus kesenjangan struktural. Madrasah
tetap diposisikan subordinat terhadap sekolah umum, kurikulumnya belum seragam, dan
pendanaannya sangat terbatas. Dengan demikian, Orde Lama memang membuka pintu integrasi
pendidikan Islam ke dalam sistem nasional, tetapi pada saat yang sama masih mewariskan dualisme
yang bertahan hingga kini.
Tabel 1. Perbandingan Kebijakan Kolonial Vs Orde Lama, Dampak Terhadap Pendidikan Islam

Periode Karakter Kebijakan Dampak terhadap Respons/Inovasi Umat
Pemerintahan Pendidikan Pendidikan Islam Islam
Portugis-VOC  Pendidikan digunakan ~ Lembaga Islam Pesantren menjadi basis
(1511-1799) untuk kristenisasi dan  (pesantren/surau) perlawanan dan
kepentingan dagang dikesampingkan, pelestarian ajaran Islam
pendidikan Islam
nonformal dan tertutup
Belanda (1800- Diskriminatif dan Pendidikan Islam Lahirnya
1942) hierarkis; Ordonansi termarjinalisasi secara Muhammadiyah dan
Guru & Sekolah Liar struktural NU; muncul madrasah
membatasi pendidikan modern
Islam
Jepang (1942-  Akomodatif semu; Islam diakui terbatas demi ~ Penguatan solidaritas
1945) pendidikan diarahkan  kepentingan politik dan kesadaran politik
untuk perang dan umat
propaganda
Orde Lama Upaya integrasi Pendidikan Islam diakui Madrasah mulai

(1945-1966)

pendidikan agama ke
sistem nasional (UU

No. 4/1950 dan No.

12/1954)

tetapi tetap subordinat

secara status dan pendanaan

dilembagakan dan
menjadi bagian dari
sistem nasional

Jika dibandingkan, kolonialisme Eropa lebih menekan secara terbuka dengan kebijakan
diskriminatif, tetapi justru dari tekanan itu lahir kreativitas dan modernisasi pendidikan Islam.
Sebaliknya, Orde Lama memberikan ruang akomodatif, tetapi dalam kerangka yang masih
diskriminatif secara struktural. Artinya, meskipun negara mulai mengakui pendidikan Islam,
pengakuan tersebut bersifat parsial dan tetap menempatkan Islam dalam posisi kedua. Inilah paradoks
yang menarik, dimana kolonialisme menekan namun memicu inovasi, sedangkan Orde Lama
mengakui namun sekaligus membatasi.



Toedien et al., Marginalisasi dan Inovasi:....539

Kolonialisme Eropa, meskipun menekan pendidikan Islam secara terbuka melalui kebijakan
diskriminatif, justru melahirkan inovasi kelembagaan dari kalangan Islam sendiri. Tekanan eksternal
membuat umat Islam terdorong untuk bertransformasi dari pendidikan tradisional ke sistem madrasah
modern. Ini merupakan bentuk resiliensi sosial dan spiritual yang menjadi modal bagi modernisasi
pendidikan Islam pascakolonial. Sebaliknya, Orde Lama menunjukkan paradoks baru: negara
mengakui pendidikan Islam secara formal, namun dalam praktiknya tetap menempatkan madrasah di
posisi subordinat. Pengakuan tanpa pemerataan pendanaan, standarisasi kurikulum, dan sertifikasi
guru menyebabkan ketimpangan tetap berlangsung. Hal ini menunjukkan bahwa subordinasi ideologis
bergeser menjadi subordinasi struktural.

Kedua periode ini memperlihatkan dinamika penting: represi kolonial melahirkan inovasi,
sedangkan integrasi nasional tanpa pemerataan melahirkan ketimpangan baru. Maka, sejarah
pendidikan Islam di Indonesia adalah kisah tentang perjuangan ganda melawan penjajahan eksternal
sekaligus melawan marginalisasi internal. Dari seluruh dinamika tersebut dapat disimpulkan bahwa
kebijakan kolonial maupun nasional tidak pernah sepenuhnya menguntungkan pendidikan Islam.
Justru dalam keterbatasan itulah umat Islam menunjukkan resiliensi, adaptasi, dan inovasi. Pesantren,
madrasah, serta organisasi keagamaan berhasil menjaga eksistensi pendidikan Islam meskipun
menghadapi tekanan struktural. Dengan demikian, apa yang diwariskan hingga era Orde Lama adalah
fondasi yang ambivalen yakni di satu sisi menegaskan posisi subordinat, tetapi di sisi lain menjadi batu
pijakan bagi perkembangan pendidikan Islam di era berikutnya.

Pelajaran penting dari sejarah ini relevan untuk kebijakan pendidikan Islam masa kini. Pertama,
penting untuk memastikan bahwa integrasi pendidikan Islam dalam kebijakan nasional tidak hanya
simbolik, tetapi substantif—melalui pemerataan akses, mutu guru, dan kurikulum yang kontekstual.
Kedua, semangat inovasi pada masa kolonial perlu dihidupkan kembali sebagai etos pembaruan
pendidikan Islam di era global, misalnya melalui digitalisasi pesantren dan kolaborasi lintas lembaga.
Ketiga, refleksi terhadap marginalisasi masa lalu menjadi pijakan moral agar kebijakan modern seperti
Merdeka Belajar tidak mengulang pola eksklusivitas lama yang menomorduakan lembaga Islam. Dengan
demikian, jejak kebijakan pendidikan dari masa kolonial hingga Orde Lama bukan hanya catatan
sejarah, tetapi juga cermin kebijakan masa kini untuk menegakkan sistem pendidikan Islam yang
inklusif, adaptif, dan berkeadilan.

SIMPULAN

Sejarah kebijakan pendidikan di Indonesia menunjukkan bahwa sejak masa kolonial hingga
Orde Lama, pendidikan selalu menjadi alat politik kekuasaan. Kebijakan kolonial yang diskriminatif
menempatkan pendidikan Islam dalam posisi termarjinalkan melalui pembatasan, pengawasan, dan
regulasi seperti Guru Ordonansi. Namun, tekanan ini justru melahirkan inovasi dan ketahanan dari
dalam komunitas Islam. Pesantren, madrasah, dan organisasi seperti Muhammadiyah serta Nahdlatul
Ulama menjadi representasi dari upaya resistensi yang kreatif terhadap kebijakan kolonial yang
eksklusif. Pada masa Orde Lama, pendidikan Islam mulai diakui secara formal dalam sistem pendidikan
nasional melalui kebijakan integratif yang menandai pergeseran dari marginalisasi menuju pengakuan
institusional. Meskipun begitu, kesenjangan dalam hal kurikulum, status kelembagaan, dan dukungan
sumber daya masih menjadi warisan panjang dari sistem pendidikan kolonial. Berdasarkan hasil analisis,
dapat disimpulkan bahwa dinamika kebijakan pendidikan dari masa kolonial hingga Orde Lama tidak
hanya membentuk arah perkembangan pendidikan Islam, tetapi juga meninggalkan pola marginalisasi
dan inovasi yang terus berlanjut hingga era kontemporer.

Implikasinya bagi konteks pendidikan Islam saat ini adalah perlunya pembacaan ulang terhadap
sejarah kebijakan pendidikan agar reformasi modern seperti Merdeka Belajar tidak mengulang pola
eksklusivitas yang sama. Refleksi terhadap jejak kolonial dan kebijakan Orde Lama menjadi penting
sebagai fondasi konseptual dalam merumuskan kebijakan pendidikan Islam yang inklusif, adaptif, dan
kontekstual dengan tuntutan zaman. Keterbatasan penelitian ini terletak pada sifatnya yang berbasis
studi pustaka (library research), sehingga belum mencakup data empiris atau verifikasi lapangan. Oleh



540 Instructional Development Journal (ID]), Vol. 8, No. 3, Desember 2025, Hal. 532-542

sebab itu, penelitian lanjutan disarankan untuk memperluas cakupan melalui studi arsip kolonial,
wawancara dengan pelaku pendidikan, dan analisis kebijakan lintas periode untuk melihat
kesinambungan serta perubahan orientasi pendidikan Islam secara lebih komprehensif. Dengan
demikian, marginalisasi dan inovasi yang muncul dari jejak kebijakan pendidikan sejak masa kolonial
hingga Orde Lama menjadi fondasi historis bagi terbentuknya sistem pendidikan Islam modern di
Indonesia yang terus beradaptasi dalam menghadapi tantangan global saat ini.

Lembaga pendidikan Islam perlu memperkuat kapasitas internal melalui peningkatan
kompetensi pendidik, pengembangan kurikulum yang integratif, serta pengelolaan kelembagaan yang
profesional agar tidak terjebak dalam marginalisasi struktural. Pemerintah juga perlu menegakkan
prinsip keadilan dalam kebijakan pendidikan dengan memberikan dukungan yang proporsional antara
lembaga pendidikan Islam dan sekolah umum, khususnya dalam aspek pendanaan, akreditasi, dan
penyetaraan kurikulum. Selain itu, koordinasi antara Kementerian Agama dan Kementerian
Pendidikan, Kebudayaan, Riset, dan Teknologi harus diperkuat agar integrasi pendidikan Islam ke
dalam sistem nasional berjalan efektif tanpa menghilangkan nilai keagamaannya. Hasil penelitian ini
diharapkan dapat menjadi refleksi dalam perumusan kebijakan pendidikan Islam yang berorientasi
pada keadilan, inklusivitas, dan penguatan identitas keislaman dalam bingkai kebangsaan. Untuk
penelitian selanjutnya, disarankan mengkaji periode Orde Baru dan Reformasi guna menelusuri
kesinambungan transformasi kebijakan pendidikan Islam, serta melakukan studi komparatif dengan
negara lain seperti Malaysia atau Mesir untuk memperluas perspektif mengenai model integrasi
pendidikan Islam di era modernisasi global.

REFERENSI

Abdurrahman. (2024). Metode Penelitian Kepustakaan dalam Pendidikan Islam. Adabuna: Jurnal
Pendidikan dan Pemikiran, 3(2), 102-113. https://doi.org/10.38073/adabuna.v3i2.1563

Achmad Robith Khusni, Ubaidillah, Hepni, & Dyah Nawangsari. (2025). Dinamika Pendidikan Islam
di Barat Australia Dan Belanda. Jurnal IHSAN: Jurnal Pendidikan Islam, 3(3), 481-491.
https://doi.org/10.61104/ihsan.v3i3.1547

Aiwan, A., & Rehani. (2022). Kebijakan Pendidikan Islam Di Nusantara Sebelum Kemerdekaan: Kasus
Kebijakan Politik Kolonial Jepang Terhadap Pendidikan Islam Di Indonesia. Jurnal Pendidikan
dan Konseling, 4(20), 1349-1358.

Baker, B. C. (2012). INDIGENOUS-DRIVEN MISSION RECONSTRUCTING RELIGIOUS CHANGE
IN SIXTEENTH-CENTURY MALUKU (Nomor January). The Australian National University.

BPK, J. (1954). Database Peraturan UU JDIH Badan Pembinaan dan Pengembangan Hukum Pemeriksaan
Keuangan Negara. https://peraturan.bpk.go.id/Details/47953/uu-no-12-tahun-1954

Burhanudin, J. (2014). The dutch colonial policy on islam Reading the intellectual journey of Snouck
Hurgronje. AlJami’ah, 52(1), 25-58. https://doi.org/10.14421/ajis.2014.521.25-58

Daulay, H. P., & Tobroni. (2017). Islamic Education in Indonesia: A Historical Analysis of
Development and Dynamics. British Journal of Education, 5(13), 109-126. www.eajournals.org

Delvia, M., Samad, D., Mamad, F. S., Wahyuni, D., & Sartini, T. (2025). Evolusi Madrasah di
Indonesia: Analisis Historis Komparatif terhadap Dinamika Kelembagaan, Kurikulum, dan
Pedagogi (1945-2025) Melda. Realita: Jurnal Penelitian dan Kebudayaan Islam, 23(1), 239-260.

Eva Tri Cahyanti. (2021). Kebijakan Pendidikan Islam di Indonesia: Masa Kolonial Hingga Masa
Reformasi. EDUKASIA:  Jurnal  Pendidikan  dan  Pembelajaran,  2(2), 181-197.
https://doi.org/10.62775/edukasia.v2i2.47

Firmansyah, E., Arifin, S., & Humaidi, M. N. (2023). Kebijakan Pendidikan Agama Islam di Sekolah
Umum Zaman Jepang. JIIP - Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan, 6(12), 10446-10453.
https://doi.org/10.54371/jiip.v6i12.3127

Fitri, A., Isnaini, K. Y., Ananda, N., Hafiza, S., Antika, R., Sakila, Y., & Fuadji, S. (2025). ISLAM DAN
PENDIDIKAN DI INDONESIA PASCA KEMERDEKAAN: ANALISIS TERHADAP
SISTEM DAN KURIKULUM. Jurnal Ilmiah Nusantara ( JINU), 2(4), 1008-1014.



Toedien et al., Marginalisasi dan Inovasi:....541

Haq, 1. A. (2025). Pendidikan Islam di Masa Awal Kemerdekaan Indonesia: Peran Sejarah dalam
Membentuk Identitas Pendidikan Nasional. Tarikh : Journal Of Islamic History & Civilization, 1(2),
118-134.

Hasan, M., Hasan, S., Anita, Yasir, A., & Basirun. (2023). Kebijakan Sistem Penyelenggaraan
Pendidikan Islam Di Indonesia Zaman Pra Kemerdekaan Masa Kolonial Belanda Dan Jepang.
Al Wildan: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam, 13), 126-136.
https://doi.org/10.57146/alwildan.v1i3.711

Hijazi, H. A. (2011). ISLAMIC EDUCATION in INDONESIA DURING the DUTCH COLONIAL;
The Case  Muhammadiyah and NU. Jurnal  Madania, 1(2), 202-224.
https://www.academia.edu/download/89625546,/2893.pdf

[lhami, M. W., Nurfajriani, W. V., Mahendra, A., & Afgani, M. W. (2024). Implementasi Model
Pembelajaran Kooperatif Tipe Stad Untuk Meningkatkan Hasil Belajar Matematika Peserta
Didik Kelas Xi. Jurnal [lmiah Wahana Pendidikan, 4(2), 13-21.
https://doi.org/10.36733/pemantik.v4i2.9412

[rwan, Ishomuddin, & Faridi. (2024). Menelusuri Warisan Kebijakan Pendidikan Islam DI MASA
KOLONIAL BELANDA. Fitrah : Jurnal Studi Pendidikan, 15(2), 118-134.

Khastara ~ Perpusnas  RI.  (2024). @ KHASTARA.  Khazanah  Pustaka = Nusantara.
https://khastara.perpusnas.go.id/

Khikamah, N., & Fatimatuzzahro, 1. (2025). QAZI : Journal Of Islamic Studies Analisis Kurikulum
Pendidikan Pada Masa Orde Lama. QAZI" Jowrnal Of Islamic Studies, 1, 38-45.
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qazi

Kosim, M. K. (2015). Kebijakan Pendidikan Agama Islam Di Sekolah Pada Masa Orde Lama. Karsa:
Journal of Social and Islamic Culture, 22(1), 1-19. https://doi.org/10.19105/karsa.v22i1.550

Lestari, D. (2022). Respon Sarekat Islam Terhadap Kebijakan Pendidikan Pemerintah Kolonial
Belanda (1905-1933). JSI: Jurnal Sejarah Islam, 1(01), 7-40.
https://doi.org/10.24090/jsij.v1i1.6644

Lukman, C. N., & Bahri. (2025). Sistem Pendidikan Indonesia Pada Masa Orde Lama. Jurnal Kajian
Ilmiah Interdisipliner, 9(3), 168-175.

Luthfiyani, A., & Sirozi, M. (2023). Politik Pendidikan Islam di Indonesia Pada Masa Orde Lama.
Tarbawy : Jurnal Pendidikan Islam, 10(1), 38-44. https://doi.org/10.32923/tarbawy.v10i1.3450

Maulida Rizgia, & Ahmad Dimyati. (2024). Dynamics of Islamic Education in Indonesia. Cendekiawan :
Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman, 2(3), 334-340.
https://doi.org/10.61253/cendekiawan.v2i3.219

Moh. Hamzah. (2024). Kebijakan Diskriminatif Kolonial Belanda terhadap Pendidikan Islam: Studi
Kasus Ordonansi Guru dan Ordonansi Sekolah Liar. FAKTA: Jurnal Pendidikan Agama Islam,
4(2), 18-19.

Muid, A., Albab, M. U., & Ibad, M. A. (2024). Pendidikan Agama Islam Pada Masa Kolonialisme
Belanda di Indonesia. Jurnal Ilmu Pengetahuan dan Pendidikan Islam, 13(13), 40-46.

Nasution, F., & Rahman, A. (2022). the Modernization of Islamic Education in Indonesia:
Muhammadiyah Philosophy. International Conference on Islam, Law, and Society (INCOILS), 1-17.

Prabowo, G., & Zulkarnain. (2016). UndangUndang Pokok Pendidikan Dan Pengajaran (Uupp) No. 4
Tahun 1950 Bagi Pendidikan Di Indonesia 1945-1954. Universitas Negeri Yogyakarta.

Rijali, A. (2018). Analisis Data Kualitatif. Jurnal Alhadharah, 17(33), 81-95.

Rochim, A. S., Mubaraq, Z., & Hady, M. S. (2025). Sejarah Sosial Pendidikan Islam Masa Kolonial
Belanda (1602-1942) dan Jepang (1942-1945). Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar, 10(03),
240-319. https://doi.org/10.15797/concom.2019..23.009

Rohani, R., Ernita, M., & Salmiah, S. (2022). PENDIDIKAN ISLAM DI INDONESIA PADA MASA
KOLONIAL BELANDA (Kasus Muhammadiyah Dan NU). Nusantara; Journal for Southeast
Asian Islamic Studies, 18(2), 103-117. https://doi.org/10.24014/nusantara.v18i2.21483



542 Instructional Development Journal (ID]), Vol. 8, No. 3, Desember 2025, Hal. 532-542
Salsabila, S. S., Ichsan, Y., Rohmadani, A. 1., & Mahmudah, S. R. (2021). Implikasi Pendidikan Islam

di Indonesia pada Zaman Orde Lama, Baru, dan Reformasi. Tarbawy : Jurnal Pendidikan Islam,
8(2), 8-15. https://doi.org/10.32923/tarbawy.v8i2.1753

Sinaga, R., Aruan, F. F., Charisma, 1. F., & Sinaga, Y. S. (2024). Pengaruh Kebijakan Pendidikan
Belanda Terhadap Struktur Sosial Lokal. AR-RUMMAN: Journal of Education and
Learning Evaluation, 1(2), 294-300. https://doi.org/10.57235/arrumman.v1i2.3999

Sinaga, R., Rumahorbo, R. D., Ndruru, S., & Pakpahan, G. (2024). Dampak Pendudukan Jepang
Terhadap Kebangkitan Nasionalisme Indonesia. ARRUMMAN: Journal of Education and
Learning Evaluation, 1(2), 398-406. https://doi.org/10.57235/arrumman.v1i2.4066

Sismawati, Taraki, M., US, K. A., & Sya’roni. (2024). Kebijakan Pendidikan Pemerintahan Orde Lama
Serta Pengaruhnya terhadap Pendidikan Islam di Indonesia. Jurnal Manajemen dan Pendidikan
Agama Islam, 2(5), 303-315. https://doi.org/10.61132/jmpai.v2i5.543

Slamet Untung, M. (2013). Kebijakan Penguasa Kolonial Belanda Terhadap Pendidikan Pesantren.
Forum Tarbiyah, 11(9), 1-13.

Suci Karlina Aziz, Lidin Wiwah Jaya Putra, Kasful Anwar US, & Sya’roni. (2024). Pengaruh Kebijakan
Politik Etis Pemerintah Kolonial Belanda Terhadap Keberadaan Lembaga Pendidikan Islam di
Nusantara. Jurnal Budi Pekerti Agama Islam, 2(5), 244-252.
https://doi.org/10.61132/jbpai.v2i5.556

Syarif, M. (2019). Kebijakan Pendidikan Orde Lama Dan Dampaknya Terhadap Eksistensi Madrasah.
Inovatif, 5(2), 1-30.

Wahid, A. (2022). Eksistensi dan Kebijakan Pendidikan Islam Pada Masa Kolonial Belanda.
Kewarganegaraan, 6(3), 4613-4623. https://journal.upy.ac.id/



