
AL-USWAH: Jurnal Riset dan Kajian Pendidikan Agama Islam  201 
e-ISSN: 2615-4153 | p-ISSN: 2615-4161  
Vol. 8, No. 2 (2025): 201-213 
DOI: 10.24014/au.v8i2. 2025 

  

 

Journal Homepage: http://dev-ojs.uin-suska.ac.id/index.php/AL-USWAH 

Motivasi Belajar dalam Perspektif Islam: Analisis Paradigmatik 

terhadap Nilai dan Tujuan Pendidikan 

Devid Dwi Erwahyudin1, Muhammad Azam Muttaqin2 
1,2 Universitas Muhammadiyah Ponorogo 

 

  ABSTRACT  
Article history: 
Received 14 Oktober 2025 
Revised 15 November 2025 
Accepted 28 Desember 2025 

 This study aims to explore and analyze Islamic views and 
paradigms regarding motivation and their application in the 
educational environment. The research method used is a 
qualitative approach with a focus on text and context analysis 
from primary Islamic sources as well as interviews with 
relevant parties in the educational environment. Through in-
depth analysis of classical texts, hadith, and contemporary 
literature, this research gains an understanding of Islamic 
views on motivational factors, such as life goals, spiritual 
satisfaction, and social responsibility. The results of the 
research show that in the Islamic paradigm, motivation is not 
only material, but also spiritual and moral. Life goals that 
are directed towards achieving the hereafter provide a 
transcendental dimension in individual motivation. 
Motivation is strengthened by inner satisfaction and balance 
between worldly and spiritual needs. Social responsibility is 
also a motivator, in which individuals are motivated to provide 
benefits to society and the environment. 
 

Copyright © 2018, AL-USWAH.  
All rights reserved 

Keyword: 

Islamic Paradigm  
Social Responsibility 
Educational Environment 

 
Corresponding Author: 
Devid Dwi Erwahyudin 
Universitas Muhammadiyah Ponorogo 
Email: dviderwahyudin@yumpo.ac.id 

mailto:dviderwahyudin@yumpo.ac.id


AL-USWAH: Jurnal Riset dan Kajian Pendidikan Agama Islam    202 
Vol. 8., No. 2 (2025) 
 

  

 

 

e-ISSN: 2615-4153 | p-ISSN: 2615-4161            DOI: 10.24014/au.v8i2. 2025 

A. PENDAHULUAN  
Pendidikan sebagai pilar utama 

dalam pembentukan karakter dan 
potensi individu telah menjadi 
sorotan utama dalam masyarakat yang 
bergerak dinamis di era modern ini. 
Dalam menghadapi tantangan global 
yang semakin kompleks, 
pengembangan pendidikan yang 
holistik dan berkualitas menjadi 
imperatif untuk mempersiapkan 
generasi muda sebagai agen 
perubahan yang kompeten dan 
beretika. Salah satu elemen krusial 
yang turut mendukung efektivitas 
pendidikan adalah motivasi1. Motivasi 
memainkan peran sentral dalam 
menggerakkan individu untuk 
mencapai tujuan dan meraih prestasi, 
serta berkontribusi positif pada 
masyarakat. 

Dalam hal ini, pandangan dan 
paradigma yang membentuk dasar 
motivasi menjadi sangat penting 
untuk diulas dan diterapkan. 
Paradigma Islam, dengan hikmah dan 
pedoman etika yang diberikan, telah 
menjadi sumber potensial yang 
mengajukan pandangan kaya 
mengenai motivasi dalam lingkungan 
Pendidikan 2 . Islam menawarkan 
kerangka motivasional yang tidak 

 
1  A Ariyanto and S Sulistyorini, ‘Konsep 

Motivasi Dasar Dan Aplikasi Dalam Lembaga 
Pendidikan Islam’, AL-ASASIYYA: Journal Of Basic 
Education, 4.2 (2020),  

2  Sudirja and Basri, “Peningkatan Keaktifan 
Belajar Peserta Didik Pada Mata Pelajaran Ski Melalui 

hanya berorientasi pada capaian 
akademik, tetapi juga pada 
pembentukan karakter dan 
keseimbangan spiritual peserta didik 
dalam proses pembelajaran. 

Islam sebagai agama yang 
melibatkan seluruh aspek kehidupan 
dan mengajarkan nilai-nilai spiritual, 
moral, dan etika memberikan 
landasan paradigmatik yang kuat 
terkait dengan motivasi. Kekayaan 
ajaran Islam dan pengaruhnya yang 
mendalam dalam kehidupan individu 
telah memberikan pandangan holistik 
mengenai motivasi, yang mencakup 
aspek-aspek internal dan eksternal, 
duniawi dan ukhrawi. Motivasi 
dipahami bukan hanya bersifat 
materiil semata, tetapi juga melibatkan 
dimensi spiritual yang mendalam 3 . 
Konsep tawakkal, atau kepercayaan 
sepenuhnya kepada Allah, 
memberikan dasar keyakinan bahwa 
segala upaya dan usaha manusia selalu 
diiringi oleh kehendak Ilahi. Ini 
menciptakan paradigma motivasi 
yang mengakui bahwa hasil usaha 
bukan hanya tergantung pada 
kekuatan manusia semata, melainkan 
juga bergantung pada bantuan dan 
rencana Allah. 

Model Pembelajaran CTL (Penelitian Di MTs. Kafa 
El-Madani Kabupaten Majalengka).” 

3 Sumarto Sumarto, ‘Budaya Madrasah Dalam 
Penerapan Manajemen Pendidikan Islam’, Jurnal 
Literasiologi, 3.3 (2020), 88–99  



AL-USWAH: Jurnal Riset dan Kajian Pendidikan Agama Islam    203 
Vol. 8., No. 2 (2025) 
 

  

 

 

e-ISSN: 2615-4153 | p-ISSN: 2615-4161            DOI: 10.24014/au.v8i2. 2025 

Pandangan Islam mengenai 
tujuan hidup juga memberikan 
dimensi transendental dalam 
memahami motivasi. Islam 
memberikan pandangan bahwa 
tujuan akhirat memiliki bobot yang 
setara, jika tidak lebih, dari pada 
pencapaian duniawi 4. Dalam konteks 
motivasi, ini berarti bahwa 
pencapaian prestasi dan tujuan dalam 
dunia ini bukanlah akhir dari 
segalanya, melainkan langkah awal 
menuju pencapaian yang lebih tinggi 
di akhirat. Pandangan ini dapat 
memberikan dorongan kuat bagi 
individu untuk bekerja keras dan 
berusaha mencapai prestasi yang lebih 
tinggi dalam segala aspek kehidupan, 
dengan niat yang murni dan tujuan 
akhir yang lebih mulia 5. 

Konsep kepuasan spiritual dalam 
Islam juga memberikan landasan bagi 
motivasi intrinsik. Pemuasan 
kebutuhan batin dan kedamaian 
dalam hubungan dengan Tuhan tidak 
hanya memberikan kebahagiaan 
mendalam, tetapi juga 
membangkitkan motivasi dari dalam 
diri. Ini sejalan dengan teori motivasi 
intrinsik dalam psikologi modern, 

 
4  Khoirotul Ni’amah and Hafidzulloh S M, 

‘Teori Pembelajaran Kognivistik Dan Aplikasinya 
Dalam Pendidikan Islam’, Jurnal Ilmiah Mahasiswa 
Raushan Fikr, 10.2 (2021), 204–17  

 5 Saihu, “Menciptakan Harmonisasi Di 
Lingkungan Pendidikan Melalui Model Pendekatan 
Pembelajaran Islam Multikultural (Studi Di SMAN 1 
Negara Jembrana-Bali).” 

yang menekankan pada kepuasan 
yang muncul dari aktivitas yang 
dilakukan dengan kecintaan dan 
ketertarikan intrinsik 6. 

Tanggung jawab sosial juga 
menjadi pilar penting dalam 
pandangan Islam yang dapat 
memberikan motivasi pada individu. 
Konsep kewajiban membantu 
sesama, memberikan manfaat kepada 
masyarakat, dan berkontribusi pada 
kemaslahatan umum menjadi 
landasan yang kuat untuk mendorong 
motivasi dalam lingkungan 
Pendidikan 7 . Pembelajaran tidak 
hanya berfokus pada penyampaian 
pengetahuan dan keterampilan, tetapi 
juga menjadi bagian dari proses 
pendidikan yang lebih luas untuk 
menumbuhkan kepemimpinan, 
empati, dan tanggung jawab sosial. 
Pendidikan berperan membentuk 
karakter dan visi moral peserta didik, 
sementara pembelajaran menyediakan 
pengalaman belajar yang mendorong 
penguasaan kompetensi yang 
diperlukan agar mereka mampu 
berkontribusi nyata bagi perbaikan 
masyarakat. 

 6  Tri Naimah, ‘Konsep Dan Aplikasi 
Homeschooling Dalam Pendidikan Keluarga Islam’, 

Islamadina : Jurnal Pemikiran Islam, 2019, 177  

7 Albar, ‘Aplikasi Quizizz Dan Prestasi Belajar 
Peserta Didik Di Sekolah Dasar Islam Athirah Kota 
Makassar’, ISTIQRA, 11.1 (2023), 129–47. 



AL-USWAH: Jurnal Riset dan Kajian Pendidikan Agama Islam    204 
Vol. 8., No. 2 (2025) 
 

  

 

 

e-ISSN: 2615-4153 | p-ISSN: 2615-4161            DOI: 10.24014/au.v8i2. 2025 

Motivasi dalam lingkungan 
pendidikan, merupakan langkah 
konkret perlu dirancang dan 
diimplementasikan. Pengembangan 
kurikulum yang mencakup nilai-nilai 
Islam dan aspek spiritual dapat 
membentuk lingkungan belajar yang 
lebih holistik8. Selain itu, penerapan 
prinsip-prinsip yang mengedepankan 
kepuasan spiritual dan keseimbangan 
hidup dalam lingkungan pendidikan 
dapat memberikan landasan bagi 
pengembangan motivasi intrinsik 
pada siswa. Melalui motivasi dalam 
Pendidikan khususnya dalam proses 
pembelajaran, diharapkan dapat 
tercipta generasi yang tidak hanya 
berkualitas dalam hal akademik, tetapi 
juga memiliki landasan moral yang 
kuat, kemampuan beradaptasi, dan 
motivasi yang tinggi untuk meraih 
prestasi demi kemaslahatan 
masyarakat dan agama.9 
 
B. METODE 

Penelitian ini menggunakan 
pendekatan kualitatif dengan jenis 
penelitian library research, yang 
bertujuan untuk mendalami 
paradigma Islam tentang motivasi 
dan penerapanya di lingkungan 
pendidikan. Jenis penelitian kajian 

 
8  Zulkifli Lubis and Dewi Anggraeni, 

‘Paradigma Pendidikan Agama Islam Di Era 
Globalisasi Menuju Pendidik Profesional’, Jurnal 
Online Studi Al-Qur’an, 15.1 (2019), 133–53  

9  Muhammad Husaini, ‘Teori–Teori Ekologi, 
Psikologi Dan Sosiologi Dalam Menciptakan 

literatur memungkinkan peneliti 
untuk mengakses sumber-sumber 
tertulis seperti al-Qur'an, hadis, 
tulisan-tulisan ulama, dan literatur 
terkait paradigma islam tentang 
motivasi. 

Data yang digunakan dalam 
penelitian ini berasal dari studi 
literatur yang relevan dengan topik 
penelitian. Data tersebut terdiri dari 
teks-teks yang berfokus pada 
paradigma Islam tentang motivasi 
serta literatur yang membahas 
tentang bagaimana konsep ini dapat 
diterapkan di lingkungan 
pendidikan. Proses pengumpulan 
data dilakukan untuk pencarian dan 
seleksi literatur yang sesuai dengan 
fokus penelitian, baik dalam bentuk 
teks cetak maupun elektronik. 

Teknik analisis yang digunakan 
adalah deskriptif, di mana peneliti 
menggambarkan dan menguraikan 
secara rinci paradigma islam tentang 
motivasi dan penerapanya di 
lingkungan pendidikan. Analisis 
deskriptif ini melibatkan proses 
membaca, mengidentifikasi pola-
pola tematik, menguraikan makna, 
dan menarik kesimpulan 
berdasarkan informasi yang 
ditemukan dalam literatur10 

Lingkungan Pendidikan Islam.’, Darul Ulum: Jurnal 
Ilmiah Keagamaan, Pendidikan Dan Kemasyarakatan, 13.1 
(2022), 116–37. 

10  Sugiyono, Metode Penelitian Kuantitatif, 
Kualitatif, Dan R\&D (Alfabeta, 2017). 



AL-USWAH: Jurnal Riset dan Kajian Pendidikan Agama Islam    205 
Vol. 8., No. 2 (2025) 
 

  

 

 

e-ISSN: 2615-4153 | p-ISSN: 2615-4161            DOI: 10.24014/au.v8i2. 2025 

Analisis deskriptif digunakan 
untuk menggambarkan paradigma 
islam tentang motivasi secara 
komprehensif, menjelaskan 
berbagai dimensi yang terkait, serta 
mengilustrasikan bagaimana konsep 
ini dapat diaplikasikan dalam 
lingkungan pendidikan  

Metode penelitian ini 
diharapkan dapat memberikan 
gambaran yang jelas dan mendalam 
tentang paradigma islam tentang 
motivasi dan penerapanya di 
lingkungan pendidikan dan 
signifikansinya terhadap 
perkembangan siswa, sehingga 
dapat memberikan kontribusi dalam 
pengembangan pendidikan yang 
berorientasi nilai dan spiritualitas. 

 
C. HASIL DAN PEMBAHASAN 

Islam memberikan landasan 
komprehensif dalam memahami serta 
menerapkan motivasi dalam proses 
pembelajaran, karena ajarannya 
menekankan keterpaduan antara 
aspek spiritual, moral, dan sosial 
dalam membentuk karakter peserta 
didik. Menurut Nurhayati (2022) 
pandangan Islam mengenai motivasi 
belajar bukan hanya berorientasi pada 

 

11  Nurhayati, ‘Determinasi Manajemen 
Pendidikan Islam: Sistem Pendidikan, Pengelolaan 
Pendidikan, Dan Tenaga Pendidikan (Literatur 
Manajemen Pendidikan Islam)’, JMPIS, 3.1 (2022), 
451. 

12 A Pitri, H Ali, and K Anwar Us, ‘Faktor-
Faktor Yang Mempengaruhi Pendidikan Islam: 

pencapaian akademik, tetapi juga 
pada pembentukan akhlak, penguatan 
nilai keimanan, serta pengembangan 
tanggung jawab sosial 11 . Nilai-nilai 
tersebut mendorong peserta didik 
untuk belajar dengan kesadaran 
penuh bahwa ilmu merupakan 
amanah yang harus dijaga dan 
dimanfaatkan untuk kemaslahatan 
bersama. Motivasi belajar dalam 
perspektif Islam tidak hanya 
memfokuskan pada peningkatan 
kompetensi intelektual, tetapi juga 
pada pembentukan pribadi yang 
berintegritas dan berkontribusi positif 
bagi lingkungan. 

Menurut Pitri (2022) motivasi 
dalam pandangan Islam memiliki 
dimensi yang lebih luas daripada 
sekadar dorongan material12. Konsep 
tawakkal, yaitu kepercayaan kepada 
Allah dan rencana-Nya, memberikan 
dasar keyakinan bahwa usaha manusia 
selalu diiringi bantuan dan rancangan 
Ilahi. Pendidikan mendorong 
individu untuk tidak hanya 
bergantung pada usaha dan 
kemampuan sendiri, tetapi juga 
memupuk keterhubungan yang dalam 
dengan Allah13. 

Paradigma, Berpikir Kesisteman Dan Kebijakan 
Pemerintah (Literature Review Manajemen 
Pendidikan)’, Jurnal Ilmu Hukum, Humaniora Dan 
Politik, 2.1 (2022), 23–40  

13  Z Lubis and D Anggraeni, ‘Paradigma 
Pendidikan Agama Islam Di Era Globalisasi Menuju 



AL-USWAH: Jurnal Riset dan Kajian Pendidikan Agama Islam    206 
Vol. 8., No. 2 (2025) 
 

  

 

 

e-ISSN: 2615-4153 | p-ISSN: 2615-4161            DOI: 10.24014/au.v8i2. 2025 

Integrasi antara dorongan internal 
untuk berusaha dan keyakinan religius 
tersebut menjadikan motivasi belajar 
lebih stabil, bermakna, dan 
berorientasi pada tujuan yang lebih 
luas daripada sekadar pencapaian 
akademik semata 

Pandangan Islam tentang tujuan 
hidup memberikan dimensi 
transendental dalam memahami 
motivasi. Tujuan akhirat memiliki 
bobot yang setara dengan tujuan 
dunia, bahkan lebih tinggi. Dalam 
konteks pendidikan, pandangan ini 
memberikan dampak mendalam. 
Proses belajar-mengajar tidak hanya 
diarahkan pada pencapaian prestasi 
akademik semata, melainkan juga 
mempersiapkan generasi untuk 
meraih tujuan akhirat yang lebih mulia 
14. Hal tersebut menunjukkan bahwa 
motivasi yang tidak hanya terfokus 
pada pencapaian materiil, tetapi juga 
pada perkembangan moral dan 
spiritual yang lebih dalam. 

Hasil penelitian yang dilakukan 
Sumarto (2020) juga menyoroti 
konsep kepuasan spiritual dalam 
pandangan Islam 15 . Dalam konteks 
pendidikan, konsep ini sejalan dengan 
teori motivasi intrinsik, yang 
menekankan bahwa siswa terdorong 
untuk belajar karena kepuasan batin 

 
Pendidik Profesional’, Jurnal Online Studi Al-Qur’an, 
15.1 (2019), 133–53  

14  Sudirja and Basri, “Peningkatan Keaktifan 
Belajar Peserta Didik Pada Mata Pelajaran Ski Melalui 

yang muncul dari proses dan hasil 
pencapaian akademik. Integrasi nilai-
nilai spiritual dalam proses 
pembelajaran tidak hanya 
memperkuat kesadaran diri dan 
kedekatan spiritual siswa, tetapi juga 
menciptakan lingkungan yang 
kondusif bagi berkembangnya 
motivasi intrinsik. Dengan demikian, 
penerapan nilai-nilai spiritual dapat 
membantu siswa mengembangkan 
kemandirian, rasa tanggung jawab, 
serta dorongan internal yang kuat 
untuk belajar tanpa harus bergantung 
pada motivasi eksternal. 

Tanggung jawab sosial dalam 
pandangan Islam juga memberikan 
kontribusi pada motivasi. Individu 
dimotivasi oleh keinginan untuk 
memberikan manfaat kepada 
masyarakat dan lingkungan sekitar. 
Pendekatan berbasis nilai-nilai 
spiritual Islam dapat mendorong 
siswa untuk mengembangkan empati, 
kepemimpinan, serta tanggung jawab 
sosial yang kuat. Melalui pemahaman 
bahwa proses belajar tidak hanya 
bertujuan untuk kepentingan diri 
sendiri, tetapi juga untuk memberikan 
kontribusi positif bagi masyarakat, 
siswa terdorong untuk memiliki 
orientasi belajar yang lebih luas dan 
bermakna.  

Model Pembelajaran Ctl (Penelitian Di MTs. Kafa 
El-Madani Kabupaten Majalengka).” 

15  S Sumarto, ‘Budaya Madrasah Dalam 
Penerapan Manajemen Pendidikan Islam’, Jurnal 
Literasiologi, 3.3 (2020), 88–99  



AL-USWAH: Jurnal Riset dan Kajian Pendidikan Agama Islam    207 
Vol. 8., No. 2 (2025) 
 

  

 

 

e-ISSN: 2615-4153 | p-ISSN: 2615-4161            DOI: 10.24014/au.v8i2. 2025 

Integrasi nilai-nilai Islam yang 
menekankan tujuan hidup, kepuasan 
spiritual, dan tanggung jawab sosial 
mampu membentuk sistem 
pendidikan yang holistik, yaitu 
pendidikan yang tidak hanya 
menumbuhkan kompetensi 
intelektual, tetapi juga membangun 
karakter dan kepekaan moral peserta 
didik. Penerapan pandangan Islam 
tentang kepuasan spiritual juga 
mendorong pengembangan 
lingkungan pendidikan yang 
mendukung motivasi intrinsik 16 . 
Pendidikan bukan hanya tentang 
pemberian pengetahuan, tetapi juga 
pembentukan karakter dan etika. 

 
Paradigma Islam tentang Motivasi 
dalam Dimensi Spiritual dan 
Moral 

Al-Qur’an menggambarkan 
motivasi spiritual sebagai kekuatan 
internal yang tumbuh dari hubungan 
yang mendalam antara manusia dan 
Tuhannya. Hal ini tercermin dalam 
QS. Al-Anfal ayat 2: "Sesungguhnya 
orang-orang mukmin adalah mereka 
yang apabila disebut nama Allah, 
gemetar hatinya, dan apabila 
dibacakan ayat-ayat-Nya kepada 
mereka, bertambah (kuat) imannya 
dan hanya kepada Tuhan mereka 
bertawakal"17 

 

16 Ni’amah and M. 

17 Al-Qur’an, Al-Qur’an Surah Al-Anfal (8): 2. 

Ayat tersebut menjelaskan 
bahwa iman yang kuat mampu 
menggugah hati dan mendorong 
manusia untuk meningkatkan kualitas 
amalnya. Motivasi tersebut juga 
berorientasi pada pencapaian akhirat, 
sebagaimana ditegaskan dalam QS. 
Al-Isra ayat 19: “Siapa yang 
menghendaki kehidupan akhirat dan 
berusaha ke arah itu dengan sungguh-
sungguh, dan dia adalah mukmin, 
mereka itulah orang yang usahanya 
dibalas dengan baik”18 

 Usaha yang dilakukan dengan 
sungguh-sungguh serta dilandasi 
iman akan memperoleh balasan 
terbaik dari Allah. Prinsip ini 
diperkuat oleh hadits riwayat (Bukhari 
Muslim) yang artinya:“Sesungguhnya 
amal itu tergantung pada niatnya” 19 

Motivasi dalam Islam bukan 
hanya dorongan untuk mencapai 
tujuan duniawi, tetapi merupakan 
dinamika batiniah yang memadukan 
nilai ketakwaan, kesungguhan, dan 
akhlak mulia, yang secara keseluruhan 
membentuk karakter peserta didik 
menjadi pribadi yang berintegritas, 
bertanggung jawab, dan berorientasi 
pada kebaikan. 

Dalam konteks ini, ajaran Islam 
memberikan panduan yang luas dan 
terperinci mengenai sumber-sumber 
motivasi yang bersifat internal, 

18 Al-Qur’an, Al-Qur’an Surah Al-Isra (17): 19. 

19 Muhammad ibn Ismail al-Bukhari, Sahih Al-
Bukhari: Kitab Bad’ Al-Wahy (Hadith Tentang Niat). 



AL-USWAH: Jurnal Riset dan Kajian Pendidikan Agama Islam    208 
Vol. 8., No. 2 (2025) 
 

  

 

 

e-ISSN: 2615-4153 | p-ISSN: 2615-4161            DOI: 10.24014/au.v8i2. 2025 

mengambil akar dari dimensi spiritual 
dan moral. Menurut 20 paradigma ini 
mengakui kompleksitas manusia 
sebagai makhluk yang memiliki 
dimensi fisik, mental, emosional, dan 
spiritual, serta menawarkan 
pandangan tentang bagaimana 
seluruh dimensi ini dapat saling 
berhubungan dan saling 
mempengaruhi dalam membentuk 
motivasi. 

Pandangan Islam mengenai 
motivasi dalam dimensi spiritual 
mencakup konsep tawakkal, yaitu 
kepercayaan sepenuhnya kepada 
Allah SWT dan rencana-Nya. 
Keyakinan mendalam bahwa segala 
usaha dan usaha manusia harus 
disertai dengan ketergantungan dan 
kepercayaan kepada kehendak Ilahi 
menciptakan dorongan internal yang 
meyakinkan bahwa hasil usaha bukan 
hanya ditentukan oleh kekuatan 
manusia semata, melainkan juga 
melibatkan bantuan dan pertolongan 
dari Tuhan. 

Konsep tawakkal ini membentuk 
motivasi yang berpusat pada 
kepercayaan yang kokoh, 
memberikan ketenangan dalam 
menghadapi tantangan dan 
hambatan. Individu yang menganut 
pandangan ini tidak terpaku pada 

 

20 Himmatul Ulya and Abdul Muhid, ‘Urgensi 
Motivasi Belajar Terhadap Keberhasilan Menuntut 
Ilmu Perspektif Kitab Ta’lim Muta’allim’, Al-Tarbawi 
Al-Haditsah: Jurnal Pendidikan Islam, 6.2 (2021), 

ketakutan akan kegagalan, karena 
mereka yakin bahwa hasil akhir selalu 
dalam kontrol Ilahi. Dorongan ini 
mendorong individu untuk berusaha 
tanpa rasa takut, serta memberikan 
semangat untuk menghadapi 
rintangan dalam mencapai tujuan. 

Proses belajar-mengajar tidak 
hanya terfokus pada peningkatan 
akademik semata, tetapi juga pada 
pembentukan karakter yang beretika. 
Individu didorong untuk meraih 
prestasi dengan niat yang lebih tinggi, 
yaitu untuk memperoleh manfaat 
yang langgeng di akhirat. Motivasi 
dalam dimensi moral ini mendorong 
individu untuk tetap teguh dalam 
prinsip-prinsip moral dalam 
menghadapi godaan dan kompromi 
21. 

Perkembangan moral siswa 
merupakan aspek fundamental dalam 
pendidikan, karena moralitas menjadi 
landasan bagi terbentuknya karakter 
yang berintegritas dan bertanggung 
jawab. Lickona (1996) menegaskan 
bahwa pendidikan moral tidak dapat 
dipisahkan dari proses pendidikan 
secara menyeluruh, sebab sekolah 
memiliki peran strategis dalam 
membentuk nilai, sikap, dan perilaku 
peserta didik melalui keteladanan, 
pembiasaan, dan lingkungan belajar 

21 Faiz, ‘Relasi Kuasa Guru Dalam Pengajaran 
Pendidikan Agama Islam’, Paradigma, 9.2 (2020), 



AL-USWAH: Jurnal Riset dan Kajian Pendidikan Agama Islam    209 
Vol. 8., No. 2 (2025) 
 

  

 

 

e-ISSN: 2615-4153 | p-ISSN: 2615-4161            DOI: 10.24014/au.v8i2. 2025 

yang kondusif22. Dalam konteks yang 
lebih luas, Nucci (2014) memandang 
perkembangan moral sebagai proses 
yang melibatkan kemampuan siswa 
dalam memahami alasan di balik suatu 
tindakan, sehingga mereka mampu 
membedakan mana yang benar dan 
salah berdasarkan pertimbangan 
rasional dan empati sosial23. Dengan 
demikian, pendidikan moral tidak 
hanya menekankan aspek disiplin, 
tetapi juga pengembangan kapasitas 
refleksi moral yang mendorong siswa 
untuk bertindak secara etis dalam 
berbagai situasi kehidupan. 

Dalam perspektif pendidikan 
Islam, pembentukan moral siswa 
tidak hanya berorientasi pada perilaku 
eksternal, tetapi juga pada pembinaan 
hati dan jiwa agar selaras dengan nilai-
nilai ketakwaan. Hashim (2018) 
menekankan bahwa pendidikan moral 
Islami mengintegrasikan nilai etika, 
spiritualitas, dan akhlak mulia ke 
dalam pembelajaran, sehingga siswa 
tidak hanya memahami norma moral 
tetapi juga terdorong oleh kesadaran 
spiritual untuk mengamalkannya 24 
Lebih lanjut, Al-Attas (1991) 
menjelaskan bahwa konsep adab 
merupakan inti moralitas dalam 
pendidikan Islam; yaitu keadaan 

 

22  Thomas Lickona, Educating for Character 
(Bantam Books, 1996). 

23  Larry Nucci, Education in the Moral Domain 
(Cambridge University Press, 2014). 

ketika seorang siswa mampu 
menempatkan diri, ilmu, dan 
tindakannya pada posisi yang benar 
sesuai syariat dan akhlak mulia 25 . 
Integrasi nilai-nilai moral ini dalam 
proses pembelajaran akan 
membentuk peserta didik yang tidak 
hanya berperilaku baik, tetapi juga 
memiliki komitmen moral intrinsik 
yang kuat untuk menghadapi 
tantangan sosial dan etis di era 
modern. 

Penulis dapat menyimpulkan 
bahwa paradigma Islam tentang 
motivasi dalam dimensi spiritual dan 
moral memberikan landasan yang 
mendalam dan holistik bagi 
pengembangan individu yang 
memiliki motivasi yang berakar pada 
keyakinan dan nilai-nilai moral. 
Implikasi pandangan ini dalam 
lingkungan pendidikan memberikan 
kontribusi penting dalam membentuk 
generasi yang memiliki keteguhan 
hati, karakter yang kuat, serta 
kemampuan untuk beradaptasi dan 
berkontribusi dalam masyarakat. 
 
Nilai dan Tujuan Pendidikan 
Islam 

Salah satu implikasi utama dari 
paradigma Islam tentang motivasi 

24  Rosnani Hashim, Educational Dualism in 
Malaysia: Implications for Moral Education (Routledge, 
2018). 

25 S M N Al-Attas, The Concept of Education in 
Islam (Kuala Lumpur: ISTAC, 1991). 



AL-USWAH: Jurnal Riset dan Kajian Pendidikan Agama Islam    210 
Vol. 8., No. 2 (2025) 
 

  

 

 

e-ISSN: 2615-4153 | p-ISSN: 2615-4161            DOI: 10.24014/au.v8i2. 2025 

adalah perlunya integrasi nilai-nilai 
Islam dalam kurikulum pendidikan. 
Kurikulum yang berbasis pada 
pandangan Islam mengakui tujuan 
hidup sebagai aspek penting dalam 
motivasi. Dalam pendidikan Islam, 
tujuan akhirat dianggap setara atau 
lebih tinggi daripada tujuan dunia 26. 
Dengan demikian, kurikulum dapat 
dirancang untuk mencapai tujuan 
dunia sekaligus mempersiapkan siswa 
untuk pencapaian yang lebih tinggi di 
akhirat. 

Integrasi nilai-nilai Islam juga 
membentuk pandangan bahwa proses 
belajar-mengajar adalah peluang 
untuk mengembangkan karakter yang 
beretika. Pendidikan bukan hanya 
tentang pemberian pengetahuan, 
tetapi juga tentang membentuk 
individu yang memiliki akhlak yang 
baik, empati, dan tanggung jawab 
sosial. Oleh karena itu, kurikulum 
yang berorientasi pada pandangan 
Islam akan mencakup pelajaran yang 
tidak hanya mengasah intelektual, 
tetapi juga moral dan spiritual. 

Pencarian kepuasan batin dan 
kedamaian dalam hubungan dengan 
Allah SWT dianggap sebagai faktor 
penting dalam motivasi. Hal ini 
sejalan dengan teori motivasi intrinsik 
dalam psikologi, di mana siswa lebih 
mendorong diri mereka sendiri untuk 

 

26 Alisyah Pitri, Hapzi Ali, and Kasful Anwar 
Us, ‘Faktor-Faktor Yang Mempengaruhi Pendidikan 
Islam: Paradigma, Berpikir Kesisteman Dan 

belajar karena adanya kepuasan 
internal yang diperoleh dari 
pencapaian. Penerapan konsep ini 
dalam pembelajaran menciptakan 
ruang di mana siswa didorong untuk 
mengejar pengetahuan dengan hasrat 
dan minat yang mendalam. Guru 
memiliki peran penting dalam 
membangkitkan minat siswa dan 
memfasilitasi pengalaman belajar 
yang bermakna. Pembelajaran yang 
dilakukan dengan cinta dan dedikasi, 
serta memberikan kepuasan spiritual, 
memiliki potensi untuk menciptakan 
siswa yang memiliki rasa ingin tahu 
yang kuat dan kemampuan untuk 
belajar secara mandiri. 

Konsep tanggung jawab sosial 
dalam pandangan Islam memiliki 
implikasi penting dalam pendidikan. 
Siswa didorong untuk 
mengembangkan rasa empati dan 
kepedulian terhadap masyarakat. 
Pendidikan yang berbasis pandangan 
Islam akan mengajarkan siswa bahwa 
pengetahuan dan keterampilan yang 
mereka peroleh harus digunakan 
untuk memberikan manfaat bagi 
masyarakat. Oleh karena itu, 
pendidikan tidak hanya tentang 
mencapai prestasi pribadi, tetapi juga 
tentang memberikan dampak positif 
pada lingkungan sekitar. Dalam 
praktiknya, sekolah yang menerapkan 

Kebijakan Pemerintah (Literature Review 
Manajemen Pendidikan)’, Jurnal Ilmu Hukum, 
Humaniora Dan Politik, 2.1 (2022), 



AL-USWAH: Jurnal Riset dan Kajian Pendidikan Agama Islam    211 
Vol. 8., No. 2 (2025) 
 

  

 

 

e-ISSN: 2615-4153 | p-ISSN: 2615-4161            DOI: 10.24014/au.v8i2. 2025 

pandangan Islam tentang tanggung 
jawab sosial dapat mengintegrasikan 
program-program yang mengajarkan 
siswa tentang pentingnya 
berkontribusi dalam masyarakat. 
Misalnya, program sukarelawan atau 
proyek-proyek sosial dapat 
membantu siswa mengembangkan 
kepemimpinan, empati, dan 
kepedulian terhadap sesama. Dengan 
demikian, pendidikan tidak hanya 
membentuk individu yang cerdas, 
tetapi juga manusia yang beretika dan 
bertanggung jawab. 

Penerapan motivasi belajar dalam 
lingkungan pendidikan bukanlah 
tugas yang mudah. Ini membutuhkan 
transformasi dalam pola pikir dan 
praktik pendidikan yang sudah ada. 
Pendidik perlu menyadari bahwa 
pendidikan bukan hanya tentang 
transfer pengetahuan, tetapi juga 
pembentukan karakter dan nilai-nilai. 
Paradigma ini mengubah peran guru 
dari sekadar penyampai informasi 
menjadi pembimbing dan contoh 
yang menginspirasi. 

Implementasi pandangan ini 
memerlukan kerjasama yang erat 
antara pendidik, siswa, orang tua, dan 
komunitas. Dibutuhkan pemahaman 
bersama tentang tujuan pendidikan 
yang lebih luas dan pemahaman yang 
mendalam mengenai nilai-nilai Islam. 
Keterlibatan orang tua dan komunitas 
juga penting dalam memperkuat nilai-
nilai moral dan sosial yang diajarkan 

di sekolah  Perbedaan interpretasi dan 
pemahaman tentang nilai-nilai Islam 
serta pengaruh budaya dan 
lingkungan dapat menghambat 
penerapan yang konsisten. Selain itu, 
pengintegrasian nilai-nilai Islam 
dalam kurikulum memerlukan waktu, 
upaya, dan sumber daya yang cukup. 
Namun, ada peluang signifikan dalam 
implementasi pandangan ini.  

Pendidikan yang berbasis nilai 
nilai Islam dapat menawarkan solusi 
terhadap masalah moral dan etika 
dalam masyarakat. Selain itu, 
pendekatan ini dapat menciptakan 
generasi yang memiliki orientasi yang 
lebih mulia dan lebih bertanggung 
jawab dalam membentuk masa depan. 
Diperlukan penelitian lebih lanjut, 
pengembangan kurikulum yang lebih 
mendalam, pelatihan bagi pendidik, 
serta kerjasama yang erat dengan 
masyarakat untuk mencapai 
kesuksesan jangka panjang. 
Keberlanjutan dalam penerapan nilai-
nilai Islam dalam pendidikan akan 
memiliki dampak positif jangka 
panjang terhadap generasi 
mendatang. 

 

D. KESIMPULAN 
Paradigma Islam tentang 

motivasi dalam lingkungan 
pendidikan, khususnya dalam proses 
pembelajaran memberikan perspektif 
yang komprehensif mengenai faktor-
faktor pendorong perilaku manusia. 



AL-USWAH: Jurnal Riset dan Kajian Pendidikan Agama Islam    212 
Vol. 8., No. 2 (2025) 
 

  

 

 

e-ISSN: 2615-4153 | p-ISSN: 2615-4161            DOI: 10.24014/au.v8i2. 2025 

Dimensi spiritual, moral, dan sosial 
yang menjadi ciri utama ajaran Islam 
menghadirkan fondasi yang kuat bagi 
pengembangan pendekatan 
pendidikan yang holistik, beretika, 
dan berorientasi pada pembentukan 
karakter.  

Integrasi nilai-nilai Islam ke 
dalam kurikulum, penguatan konsep 
kepuasan spiritual sebagai dorongan 
internal, serta penanaman karakter 
yang bertanggung jawab merupakan 
langkah strategis dalam 
menerjemahkan paradigma ini ke 
dalam praktik pendidikan yang nyata. 
Penerapan nilai tersebut tidak hanya 
mendukung pencapaian akademik, 
tetapi juga berperan penting dalam 
membentuk generasi yang memiliki 
motivasi kokoh, etika yang baik, serta 
kesadaran sosial yang tinggi. 
 
REFERENSI 
[1] Albar, “Aplikasi Quizizz dan 

Prestasi Belajar Peserta Didik di 
Sekolah Dasar Islam Athirah 
Kota Makassar,” ISTIQRA, vol. 
11, no. 1, pp. 129–147, 2023. 

[2] S. M. N. Al-Attas, The Concept of 
Education in Islam. Kuala Lumpur: 
ISTAC, 1991. 

[3] A. Ariyanto and S. Sulistyorini, 
“Konsep Motivasi Dasar dan 
Aplikasi dalam Lembaga 
Pendidikan Islam,” AL-
ASASIYYA: Journal of Basic 
Education, vol. 4, no. 2, p. 1, 2020, 

doi: 
10.24269/ajbe.v4i2.2333.\Al-
Qur’an, Surah Al-Anfal (8): 2. 

[4] M. ibn Ismail Al-Bukhari, Sahih 
Al-Bukhari, Kitab Bad’ Al-Wahy 
(Hadith tentang Niat). 

[5] Faiz, “Relasi Kuasa Guru dalam 
Pengajaran Pendidikan Agama 
Islam,” Paradigma, vol. 9, no. 2, 
pp. 1–17, 2020. 

[6] R. Hashim, Educational Dualism in 
Malaysia: Implications for Moral 
Education. London: Routledge, 
2018. 

[7] M. Husaini, “Teori–Teori 
Ekologi, Psikologi dan Sosiologi 
dalam Menciptakan Lingkungan 
Pendidikan Islam,” Darul Ulum, 
vol. 13, no. 1, pp. 116–137, 2022. 

[8] T. Lickona, Educating for Character. 
New York: Bantam Books, 1996. 

[9] Z. Lubis and D. Anggraeni, 
“Paradigma Pendidikan Agama 
Islam di Era Globalisasi Menuju 
Pendidik Profesional,” Jurnal 
Online Studi Al-Qur’an, vol. 15, no. 
1, pp. 133–153, 2019, doi: 
10.21009/jsq.015.1.07. 

[10] T. Naimah, “Konsep dan 
Aplikasi Homeschooling dalam 
Pendidikan Keluarga Islam,” 
Islamadina, p. 177, 2019, doi: 
10.30595/islamadina.v0i0.4495. 

[11] Nurhayati, “Determinasi 
Manajemen Pendidikan Islam: 
Sistem Pendidikan, Pengelolaan 
Pendidikan, dan Tenaga 



AL-USWAH: Jurnal Riset dan Kajian Pendidikan Agama Islam    213 
Vol. 8., No. 2 (2025) 
 

  

 

 

e-ISSN: 2615-4153 | p-ISSN: 2615-4161            DOI: 10.24014/au.v8i2. 2025 

Pendidikan,” JMPIS, vol. 3, no. 1, 
p. 451, 2022. 

[12] L. Nucci, Education in the Moral 
Domain. Cambridge: Cambridge 
University Press, 2014. 

[13] A. Pitri, H. Ali, and K. A. Us, 
“Faktor-Faktor yang 
Mempengaruhi Pendidikan 
Islam: Paradigma, Berpikir 
Kesisteman dan Kebijakan 
Pemerintah,” Jurnal Ilmu Hukum, 
Humaniora dan Politik, vol. 2, no. 
1, pp. 23–40, 2022, doi: 
10.38035/jihhp.v2i1.854. 

[14] Saihu, “Menciptakan 
Harmonisasi di Lingkungan 
Pendidikan melalui Model 
Pendekatan Pembelajaran Islam 
Multikultural (Studi di SMAN 1 
Negara Jembrana-Bali),” 
(unpublished). 

[15] Sugiyono, Metode Penelitian 
Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D. 
Bandung: Alfabeta, 2017. 

[16] S. Sumarto, “Budaya Madrasah 
dalam Penerapan Manajemen 
Pendidikan Islam,” Jurnal 
Literasiologi, vol. 3, no. 3, pp. 88–
99, 2020, doi: 
10.47783/literasiologi.v3i3.106. 

[17] Sudirja and Basri, “Peningkatan 
Keaktifan Belajar Peserta Didik 
pada Mata Pelajaran SKI melalui 
Model Pembelajaran CTL 
(Penelitian di MTs Kafa El-
Madani Kabupaten Majalengka),” 
(unpublished). 

[18] H. Ulya and A. Muhid, “Urgensi 
Motivasi Belajar terhadap 
Keberhasilan Menuntut Ilmu 
Perspektif Kitab Ta’lim 
Muta’allim,” Al-Tarbawi Al-
Haditsah, vol. 6, no. 2, p. 16, 2021, 
doi: 10.24235/tarbawi.v6i2.8601. 


